## परिशिष्ट—६

#### दक्षिण के स्थान

पुरी—पूर्वी रेलवे की हावड़ा वाल्टेयर लाइन पर कटक से २६ मील दूर खुरदा-रोड स्टेशन है। वहां से पुरी तक एक लाइन जाती है। खुरदा-रोड वहां से २८ मील है। ग्रासनसोल, हावड़ा, मद्रास तथा तलचर से पुरी के लिए सीघी ट्रेनें जाती हैं। कटक, भुवनेश्वर, खुरदा रोड से मोटरें भी जाती हैं। ठहरने के लिए ग्रनेक धर्मशालायें एवं मठ हैं। पुरी में ग्राठ पवित्र जलतीर्थ हैं।

जगन्नाथ मन्दिर — पुरी स्टेशन से मन्दिर एक मील है। मन्दिर से सीघा मार्ग समुद्र तट गया है। स्नान का स्थान स्वगंद्वार कहाता है। मन्दिर बहुत विशाल है। मन्दिर दो परकोटों में है। चारों स्रोर चार महाद्वार हैं। सबसे ऊंचा विमान या श्रीमन्दिर है। इसी में मूर्ति स्थित है। सामने जगमोहन है। पीछे मुखशाला नाम का मन्दिर है। सागे भोग-मण्डप है। पूर्व में सिंह द्वार, दक्षिण में स्रश्व द्वार, पश्चिम में व्याघ्र द्वार, उत्तर में हस्तिद्वार है। दर्शन सब ही के लिये सुलभ है।

ग्रागे एक छोटे मन्दिर में विश्वनाथ लिंग है। २५ सीढ़ी चढ़कर दूसरे प्राकार में जाया जाता है। दोनों ग्रोर प्रसाद के बाजार हैं। ग्रनेक मन्दिर हैं। द्वार के सामने मुक्तिमण्डप है। इसे 'ब्रह्मा ग्रासन' कहते हैं। पूर्वकाल में यज्ञ में ब्रह्मा जी ब्रह्मा बनकर विराजमान होते थे। मुक्ति मण्डप में ग्राज भी स्थानीय विद्वान् ब्राह्मण यज्ञ करते-कराते हैं।

सरस्वती मन्दिर, लक्ष्मी मन्दिर, सूर्य मन्दिर, पातालेश्वर महादेव मन्दिर वैकुण्ठ द्वार के पास वैकुण्ठेश्वर महादेव का मन्दिर है। कलेवर बदलने पर पुराने जगन्नाथ जी को यहाँ समाधि दी जाती है। धनुष्कोटि— स्रनेक मन्दिर, स्रनेक कथाएं हैं। मद्रास से घनुष्कोटि तक सीधी लाइन है। रामेश्वर से 'रामेश्वरम् रोड' स्टेशन लगभग ३ मील है। रेल जाती है। मीठे जल का स्रभाव है। समुद्र किनारे छाया नहीं। धर्मशाला स्टेशन के पास है। मछलियों की बू स्राती हैं। यहाँ ठहरते नहीं, रामेश्वर चले जाते हैं। श्री लंका के लिये जहाज जाता है। रेल के इब्बे जहाज पर चढ़ा दिये जाते हैं। चार घण्टे में लंका पहुँच जाते हैं। समुद्र के मध्य में धनुष्कोटि द्वीप का स्रन्तिम छोर है। बंगाल की खाड़ी स्रौर महोदिध का यहां संगम है। श्राद्ध भी होता है। स्वर्ण के धनुष का दान भी किया जाता है। एक ही दिन में ३६ स्नान करने की यहाँ विधि है। तट से स्राध मील पर राममन्दिर है। श्री राम, लक्ष्मण, जानकी की मूर्तियाँ हैं। हनुमान स्रादि की स्रनेक मूर्तियाँ हैं।

त्रिचना पत्ली— दक्षिण की लाइनों का केन्द्र है। म्युनिसिपल चोल्ट्री में किराया देकर ठहर सकते हैं। खेमराज श्री कृष्ण दास की धर्मशाला भी गणेश मन्दिर के पास है। २३५ फुट ऊंची नन्दी की श्राकृति की विशाल चट्टान नगर के मध्य है। नीचे से ऊपर तक एक श्रोर मन्दिर बने हैं। इसे कैलास का खण्ड बताया जाता है। दक्षिण कैलास कहता है।

मदुरा—त्रिचनापल्ली तूतीकोरिन लाइन पर त्रिचना पल्ली से ६६ मील दूर मदुरा(मध्रे) नगर है यहां भी और काँचीमें भी भारतीय शिल्प कला का अद्भुत कौशलदिखाई पड़ता है। पत्थर कोट कर ऐसी श्रृंखला बनाई है जिसको कड़ियां घूम सकतो हैं। चान्दी से मढी नन्दी की विशाल मूर्ति है। २०६सीढ़ियां चढ़ने पर गणेश जी का मन्दिर है। सीढ़ियाँ चट्टान में काटी गई हैं। ऊपर गणेश जी की भव्य मूर्ति है।

रामेश्वरम् — मद्रास से धनुष्कोटि तक दक्षिण रेलवे की सीधी लाइन है। इस लाइन पर पाम्बन् स्टेशन से एक लाइन रामेश्वरम् तक जाती है। कुछ डिब्बे सीधे जाते हैं। मदुरा से ग्राने वाले 'माना मदुरे' में गाड़ी बदलें। मद्रास धनुष्कोटि लाइन लें। पण्ड़ों के सेवक यात्रियों को घेर लेते हैं। उनके ठहरने की पर्याप्त सुविधा है। धम शालायों भो पर्याप्त हैं। यहाँ हिन्दी समभी जाती है।

रामेश्वर दक्षिण दिशा का धाम है। समुद्री द्वीप में स्थित है। समुद्र के संकीण भाग पर पाग्वन स्टेशन के पास पुल है। जहाजों के स्राने-जाने पर उठा दिया जाता है। रामेश्वर द्वीप ११ मील लम्बा स्रौर ७ मील चौड़ा है। राम ने इस की स्थापना की, ऐसी बहुतों की मान्यता है। यहाँ ठहर कर पुल बनवाया था। चौड़ाई देवी पत्तन से दर्भशयन तक थी। सेतुमूल कहलाता है। नाना तीर्थं हैं। राम, सीता, लक्ष्मण, हनुमान, सुग्रीव, विभीषण, जाम्बवान् ग्रंगद ग्रादि की मूर्तियाँ हैं। राजा सेतुपित के पिरवार के लोगों की मूर्तियां भी एक स्तम्भ में बनी है। सामने स्वर्णं मण्डित स्तम्भ है। ग्रनेक तीर्थ हैं। ग्रांगन विस्तृत है। मन्दिर के सामने सभा मण्डप है।

एक बहुत सुन्दर स्फटिक-लिंग है। प्रातः ४।। से ४ तक दर्शन होते हैं। मन्दिरों, तीथों की पूजा-स्नान विधि बड़ी विस्तृत है।

लंका— धनुष्कोटि स्टेशन से रेल के दो डिब्बे जहाज पर चढ़ा दिये जाते हैं। जहाज तेल मनार (बन्दरगाह) पर पहुँचता है। डिब्बे वहाँ गाड़ी में जोड़ दिये जाते हैं। पाम्बन स्टेशन पर जाने का अनुमति-पत्र लेना होता है यह लंका रामायण वाली नहीं, यद्यपि अशोक वाटिका आदि सब बना लिये गये है। असिहल, लंका दो हैं। गाड़ी में कोलम्बो जाते हैं। वहाँ श्री राम मन्दिर है। हिन्दू यात्री ठहर सकते हैं।

कैण्डी — कोलम्बो से यहाँ तक गाड़ी जाती है। कैण्डी में भगवान् बुद्ध का प्रसिद्ध मन्दिर है।

कत्या कुमारी — छोटे नारायण से कत्या कुमारी लगभग ५२ मील है। कत्याकुमारी एक अन्तरीय है। भारत की अन्तिम दक्षिण सीमा है। एक ओर बंगाल की खाड़ी, दूसरी ओर अरब सागर है। सामने हिन्द महा सागर है। यहाँ सरकारी धर्मशाला है। तीन दिन रह सकते हैं। भोजन बनाने के बरतन भी मिलते हैं। तीनों समुद्रों का संगम पित्र तीर्थ है। स्नान के लिये समुद्र में सुरक्षित घेरा बना है। महिलाओं के वस्त्र परिवर्तनार्थ एक ओर कमरे भी बने हैं। चैत्र पूर्णिमा का समुद्र का दृश्य अद्भुत होता है। दूसरे दिन बंगाल की खाड़ी में अपूर्व दृश्य होता है।

समुद्र में सावित्री, गायत्री, सरस्वती, कन्या विनायक श्रादि तीर्थं है।

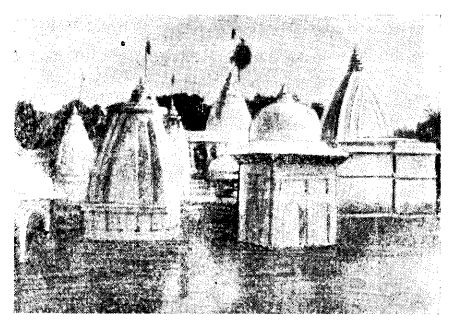
परिशिष्ट—७

# योगी ने जहाँ जहाँ यात्रा की उन स्थानों की ऊंचाई

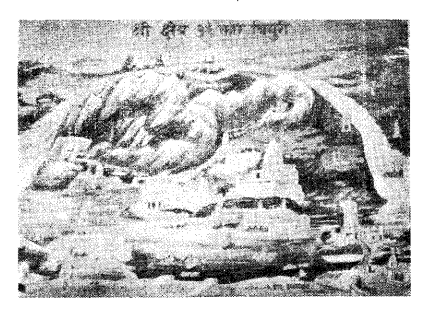
|                             | ऊँचाई                 | दूरी           |             |
|-----------------------------|-----------------------|----------------|-------------|
| हरिद्वा <b>र</b>            | ६२४ फुट               | 0              | हरिद्वार से |
| ू<br>ऋषि केश                | १११६ "                | १५             | "           |
| टिहरी                       | २२७ = "               | ४१             | "           |
| श्रीनगर                     | १७०७ "                | ६६             | 17          |
| ग्रमरनाथ                    | <b>११</b> ००० "       |                | श्रीनगर से  |
| लेह                         | १२००० लगभ             | ग              | "           |
| रुद्रप्रयाग                 | 12000                 | <b>द</b> ८ मील | ऋषिकेश से   |
| ग्रगस्त्यमुनि               | ₹ 000                 | 200 "          | "           |
| गुप्त काशी                  | ४५५०                  | १ <b>१२</b> '' |             |
| केंदारनाथ<br>केंदारनाथ      | ११७५३                 | <b>१</b> १६ '' | "           |
| ऊखीमठ                       | ४३००                  | <b>२</b> ६ "   | केदार से    |
| त्रंगनाथ                    | <b>१</b> २०७ <b>२</b> | ४१ "           | "           |
| बद्रीनाथ                    | १०२४४                 | ८७ मील         | केदार से    |
| माणा                        | १०५६०                 | " هع           | "           |
| वसुधारा                     | १५१२०                 | ६३ "           | ,,          |
| ४०० फीट ऊँचाई से गिरती है । |                       |                |             |
| सतोपथ                       | 88000                 | १०६ "          | "           |
| ग्रलकापुरी                  | १५०००                 | १२३ ''         | "           |
| नीतीघाटी                    | १ <b>१</b> ५००        | ४३ ''          | जोशी मठ से  |
| कैलाश                       | २२०२०                 | ×              |             |
| मानसरोवर                    | १४६००                 | ×              |             |
| राक्षसताल                   | 37                    | ×              | _           |

इतनी ऊँचाई पर योगीराज दयानन्द योग सामर्थ्य से केवल एक किटवस्त्र में घूमते रहे!!! नंगे पैर!!! अनुमान होता है १४००० और २०००० फुट की ऊँचाई पर पैदल यात्रा की है। ६० मील तक की यात्रा एक दिन में वर्फीले पहाड़ों की है।

### अधानी का भ्रात्म-चरित्र अध्यान



ग्रमरकण्टक : नर्मदा के उद्गम पर कोटि तोर्थ (पृष्ठ ४४)।



श्री ग्रोंकारेश्वर बाई ग्रोर कावेरी तथा दक्षिएा की ग्रोर नर्बदा के मध्य स्थित है। (पृष्ठ ४५)

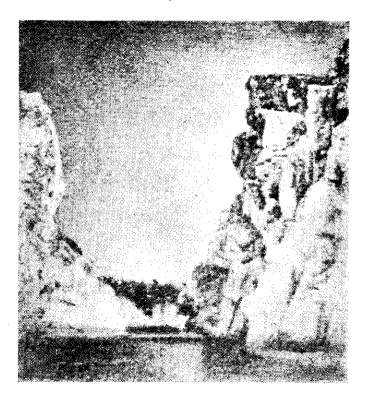
## अ योगी का ग्रात्म-चरित्र अ



कपिल धारा प्रपात ग्रमर कन्टक के परिसर में (पृष्ठ ४३)

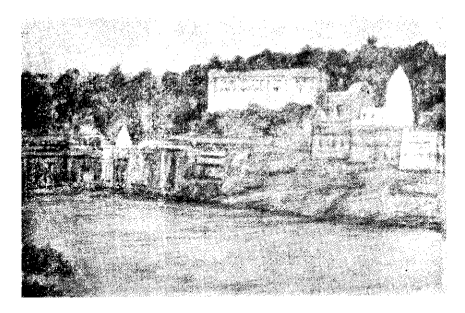
# **ॐ** योगी का ग्रात्म-वरित्र ॐ

# भेड़ा घाट



संगमरमर की चट्टानों में नर्मदा का प्रवाह (पृष्ठ ४४)

### **ॐ योगी का ग्र**ात्म-चरित्र अ∜



शिवपुरी : ग्रोंकारेश्वर (पृष्ठ ४५)





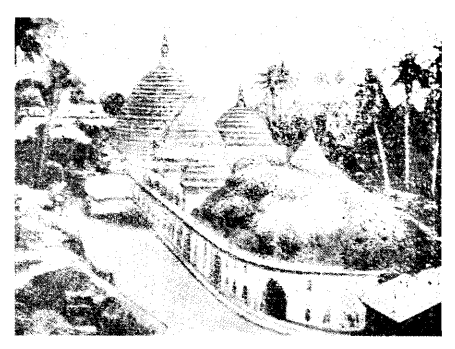
माहिष्मती : सहस्रधारा की दिव्य सुषमा

### **%** योगी का ग्रात्म-चरित्र %

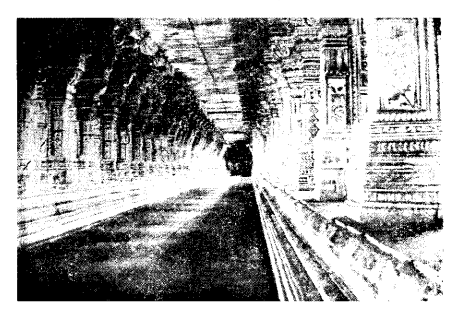


माहिष्मती श्री ग्रहिल्येश्वर मन्दिर यहां ही शंकराचार्य ग्रौर मण्डन मिश्र का शास्त्रार्थ हुग्रा । (पृष्ट ४६)

## क्र योगी का ग्रात्म-चरित्र क्र

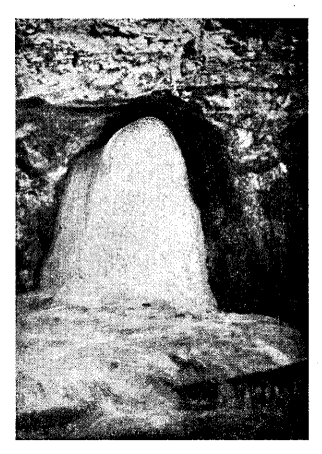


कामास्या मन्दिर, गोहाडो



श्री रामेश्वरम् : भारत की दक्षिगा सीमा के छोर पर स्थित

### अ**ॐ योगी का** ग्रात्म-चरित्र अॐ



श्रमरनाथ काश्मोर की तीर्थ गुफ़ा में बर्फ का शिवलिंग (पृष्ठ २०८)

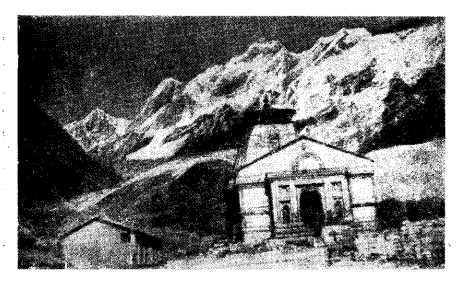
# 🖇 योगी का ग्रात्म-चरित्र 🖇

# गंगोतरी मन्दिर

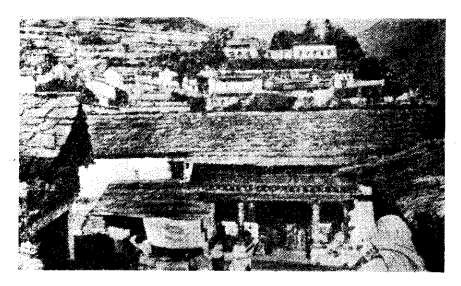


गंगा के उद्गम गोमुख से १२ मील पहले (पृष्ठ २२१)

### 🕸 योगी का ग्रात्म-चरित्र 🕸



श्री केदारनाथ मन्दिर. जिस के परिसर शिवपुरी में योगिराज दयानन्द ने शीत बिताया। (पृष्ठ २२१)

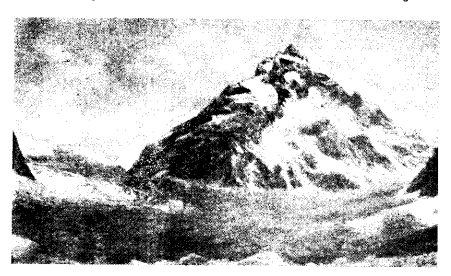


जोशी मठ, शंकराचार्य के चार धामों में से एक (पृष्ठ २२१)

#### 🕸 योगी का ग्रात्म-चरित्र 🕸



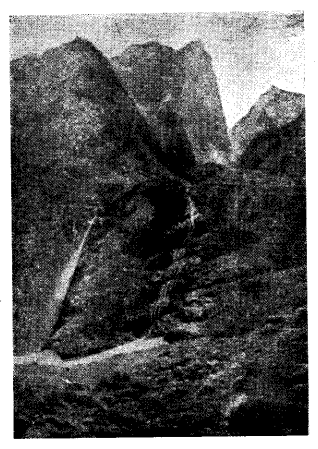
श्री बद्रीनाथ, जहां से योगीराज दयानन्द ने ग्रलकनन्दा स्रोत की यात्रा की । पृष्ट २२१



स्रालकनन्दा का उद्गम, जिसे देख एक वसनधारी योगीराज १२ घंटे में लौटे। यह हिम यात्रा पूरे तम्बू, सेवक, कुली, सामग्री के साथ साधारणतया एक मास में कोई माई का लाल ही कर पाता है। (पृष्ठ २२२)

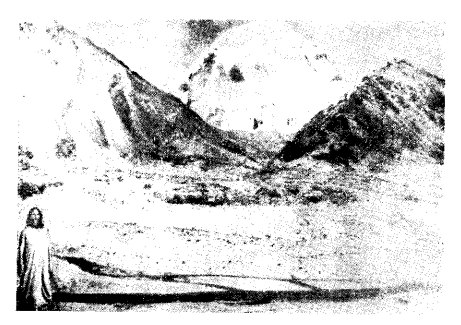
### 🖇 योगो का ग्रात्म-चरित्र 🛠

### वसु धारा



श्री बद्री नारायगा से केवल ५ मील पूरे सामान के साथ पूरे एक दिन की यात्रा (पृष्ठ २२२)

### % योगी का ग्रात्म-चरित्र अ



कैलाशाधिपति महादेव योगीश्वर की तपोभूमि कैलाश (पृष्ठ २२२)



तरिङ्गत राक्षस ताल : पृष्ठभूमि में मानधाता पर्वत है । (पृष्ठ २२२)

# उपदेश मञ्जरी (पूना प्रवचनों) में स्वयं कथित जीवन चरित्र

पन्द्रहवाँ व्याख्यान (२८ जून १८७५ से २५ जुलाई के मध्य)

हमसे बहुत से लोग पूछते हैं कि हम कैसे जानें कि स्राप ब्राह्मण हैं स्रोर कहते हैं कि स्राप स्रपने मित्रों तथा सम्बन्धियों कि चिट्ठियाँ मंगा दें या स्रापको जो पहचानता हो, उसको बतलावें।

दूसरे देशों की अपेक्षा गुजरात में कुछ मोह अधिक है, यदि मैं अपने पूर्व मित्रों तथा सम्बन्धियों को अपना पता दूँया पत्र-व्यवहार करूँ तो मेरे पीछे एक ऐसी व्याधि लग जावेगो, जिससे कि मैं छूट चुका हूं। इस भय से कि कहीं वह बला मेरे पीछे न लग जावे, मैं पत्रादि मंगा देने की चेष्टा नहीं करता।

इसलिए मैं अपना कुछ वृत्तान्त कहता हूं। घरांगधरा नामक राज्य गुजरात देश में है। इसकी सीमा पर एक मौरवी नगर है, वहाँ क्ष मेरा जन्म हुआ था। मैं औदीच्य ब्राह्मण हूं। औदीच्य ब्राह्मण सामवेदी होते हैं, परन्तु मैंने यजुर्वेद पढ़ा था। मेरे घर में अच्छी जमींदारी है। इस समय मेरी अवस्था ५० वर्ष की होगी।

ग्राठवें वर्ष मेरे बाद एक बहन पैदा हुई थी। मेरा एक चचेरा दादा था, वह मुभसे बहुत ही प्यार करता था। मेरे कुटुम्बियों के इस समय १५ घर होंगे। मुभको लड़कपन में ही रुद्राध्याय सिखलाकर शुक्ल यजुर्वेद का पढ़ाना ग्रारम्भ कर दिया था। मेरे पिता ने मुभको शिव की पूजा में लगा दिया। दशवें वर्ष से पाथिव (मिट्टी के महादेव) की पूजा करने लग गया था।

मुझे पिता ने शिवरात्रिका ब्रत रखने को कहा था, परन्तु मैंने शिवरात्रिका व्रत न किया। तब शिवरात्रिकी कथा मुझे सुनाई, वह कथा मेरे मन को बहुत मीठी लगी और मैंने उपवास रखने का पक्का निश्चय कर लिया। मेरी मां कहती थी कि उपवास मत कर, मैंने माता का कहना न मानकर उपवास किया। मेरे यहाँ नगर के बाहर एक देवल है। वहाँ शिवरात्रि के दिन रात के समय बहुत लोग एकत्रित होते हैं और पूजा करते हैं। मेरे पिता, मैं और बहुत मनुष्य इकट्ठे थे। पहिले पहर की पूजा कर ली, दूसरे पहर की पूजा भी हो गई। अब बारह बज गए और धीरे-धीरे आलस्य के कारण लोग जहाँ के तहाँ झुकने लगे। मेरे पिता को भी निद्रा आ गई। इतने में पुजारी बाहर गया। मैं इस भय से न सोया कि कहीं मेरा उपवास निष्फल न हो जाय।

इतने में यह चमत्कार हुआ कि मन्दिर में बिल से चूहे बाहर निकले और महादेव की पिण्डी के चारों तरफ फिरने लगे। पिण्डी पर जो चावल चढ़ाये हुए थे, उन्हें ऊपर चढ़कर खाने भी लगे। मैं जागता था, इसलिए यह सब कौतुक देख रहा था। इससे एक दिन पहले शिवरात्रि को कथा मैं सुन ही चुका था। उसमें शिव के भयानक गणों, उसके पाशुपत अस्त्र, बैल की सवारी और उसके आश्चयंमय सामर्थ्य के विषय में बहुत कुछ सुन चुका था। इसलिए चूहों के इस खेल को देखकर मेरी लड़कपन बुद्धि आश्चयं में पड़ गई और मैंने सोचा कि जो शिव अपने पाशुपत अस्त्र से बड़े-बड़े दैत्यों को मारता है, क्या वह ऐसे तुच्छ चूहों को भी अपने अपर से नहीं हटा सकता। इस प्रकार की बहुत-सी शंकायों मेरे अपने उठने लगीं।

मैंने पिताजी को जगाकर पूछा कि महादेव इस छोटे से चूहे को नहीं हटा देते। पिताजी ने कहा कि तेरी वृद्धि बड़ी भ्रष्ट है, यह तो केवल देवता की मूर्ति है। तब मैंने निश्चय किया कि जब मैं इसी त्रिश्ल्यारी शिव को प्रत्यक्ष देखूंगा, तब ही पूजा करूंगा, ग्रन्यथा नहीं। ऐसा निश्चय करके मैं घर को गया, भूख लगी थी माता से खाने को माँगा। माता कहने लगी, 'मैं तुमसे पहले ही कहती थी कि तुभसे भूखा नहीं रहा जायगा। तूने ही हठ करके उपवास किया।" माँ ने फिर मुझे खाना दिया श्रीर कहा कि दो दिन तू उनके श्र्यात् पिताजी के पास मत जाना श्रीर न उनसे बोलना, नहीं तो मार खायगा, खाना खाकर मैं सी गया। दूसरे दिन श्राठ बजे उठा, मैंने सारी कथा श्रपने चाचा से कह दी। मेरे चाचा ने बुद्धिमत्ता से मेरे िता को समभा दिया कि इसको श्रागे विद्या पढ़नी है, इसलिए व्रत उपवास श्रादि उससे कुछ न कराया करो।

इस समय मैं इनसे यजुर्वेद पढ़ता था भ्रौर दूसरे एक पण्डित मुझे व्याकरण पढ़ाते थे। सोलहवें या सत्रहवें वर्ष में यजुर्वेद समाप्त हुम्रा। इसके बाद मैं ग्रपनी जमींदारी के गाँव में पढ़ने के लिए गया।

वहाँ हमारे घर में एक दिन नाच होता था, उस समय मेरी छोटी बहन मरणासन्न थी कण्ठ बन्द हो गया था। मैं वहाँ गया श्रौर उसके बिस्तरे के पास खड़ा हुशा। सबसे पहले मैंने मौत वहीं देखी। जब मेरी बहन मर गई, तो मुझे बड़ा भय हुशा। मेरे मन में यह विचार उत्पन्न हुश्रा कि सबको इसी प्रकार मरना है। सब लोग रोते थे, पर मेरी छाती भय से घड़क रही थी। इसलिये मेरी श्रांखों से श्रांसू भी न गिरा। मेरी यह दशा देखकर पिता ने मुक्तको पाषाण-हृदय कहा।

मेरी माता मुझे बहुत प्यार करती थी, किन्तु उसने भी ऐसा ही कहा। मुझे सोने के लिए कहते थे पर मुझे कभी ग्रच्छी तरह नींद न ग्राती थी; किन्तु मैं हर घड़ी चौंक-चौंक उठता था ग्रौर मन में भाँति-भाँति के विचार उठते थे। बहन के मरने के पश्चात् लोक रीति के ग्रनुसार पाँच छः बार रोना होने पर भी जब मुझे रोना नहीं ग्राया तो सब लोग मुझे घिक्कारने लगे।

उन्नीसवें वर्ष में मुझसे ग्रत्यन्त स्नेह रखने वाले मेरे चाचा को भी मृत्यु ने ग्रान दबाया। मरते समय उन्होंने मुझे पास बुलाया। लोग उनकी नाड़ी देखने लगे। मैं उनके पास बैठा था, मुझे देखकर उनके टप-टप ग्रांसू गिरने लगे। मुझे भी उस समय बहुत रोना ग्राया, मैंने रो-रो कर ग्रांखें सुजा लीं। ऐसा रोना मुझे कभी नहीं ग्राया। इस समय मुझे ऐसा मालूम होने लगा कि चचा की तरह मैं भी मर जाऊँगा। ऐसा विश्वास हो जाने पर ग्रपने मित्रों ग्रौर पण्डितों से ग्रमर होने का उपाय पूछने लगा। जब उन्होंने योगाभ्यास की ग्रोर संकेत किया तो मेरे मन में यह सूभी कि घर छोड़कर चला जाऊँ। इस समय मेरी ग्रायु २० चर्ष की थी।

मेरी बढ़ी हुई उदासीनता देखकर पिता ने जमींदारी का काम करने को कहा, परन्तु मैंने न किया फिर पिता ने निश्चय किया कि मेरा विवाह कर दें ताकि मैं बिगड़ न जाऊँ। यह विचार घर में होने लगा, यह मालूम करके मैंने दृढ़ निश्चय कर लिया कि विवाह कभी न करूँगा। यह भेद मैंने एक मित्र से प्रकट किया तो उसने नापसन्द किया त्रौर विवाह करने को जोर देने लगा। मेरा विचार घर छोड़कर चले जाने का था,पर किसी ने सलाह न दी। जो कहते वे विवाह करने को ही कहते। एक महीने के भीतर विवाह करने की तैयारी हो गई। यह देखकर मैं एक दिन शौच के मिप (बहाने) से एक घोती साथ लेकर घर से निकल पड़ा और एक सिपाही द्वारा कहला भेजा कि एक मित्र के घर गया हूं। मैं एक पास के गाँव में गया। इधर घर में मेरी प्रतीक्षा दस बजे रात तक होती रही। इसी रात को चार घड़ी के तड़के मैं गाँव से निकल कर आगे चल दिया और अपने गाँव से दस कोस के अन्तर पर एक गाँव में हनुमान के मिदर पर ठहरा।

वहां से चलकर सायला योगी के पास गया, परन्तु वहाँ पर
मुझे शान्ति नहीं मिली श्रीर लोगों से सुना कि लालाभक्त नामी
एक योगी है। तब उनकी श्रोर चल पड़ा। मार्ग में एक वैरागी
एक मूर्ति रखकर बैठा हुश्रा था। बात-चीत होने पर वह बोला
श्रॅगुली में सोने का छल्ला डालकर वैराग्य की सिद्धि कैसे होगी? मुझे
इस प्रकार खिजाकर मेरे तीनों छल्ले मूर्ति की भेंट चढ़वा लिये। लालाभक्त
के पास जाकर मैं योग-साधन करने लगा। रात को एक वृक्ष के नीचे
बैठ गया, तो वृक्ष के उपर घूषू बोलने लगा। उसकी श्रावाज सुनकर मुझे
भूत का भय हुश्रा। मैं मठ के भीतर घुस गया।

फिर वहाँ से ग्रहमदाबाद के समीप कोट काँगडा नामी गाँव में ग्राया, वहां बहुत से वैरागी रहते थे। एक कहीं की रानी वैरागी के फन्दे में ग्रागई थी। इस रानी ने मेरे साथ ठट्टा किया, परन्तु मैं जाल से छूट गया, इस स्थान पर मैं तीन महीने रहा था। यहाँ पर वैरागी मुफ पर हँसी उड़ाने लगे, इसलिये जो रेशमी किनारेदार धोती मैं पहनता था, वह मैंन फेंक दी। मेरे पास केवल ३) रुपये रह गये थे, इनसे सादी धोती खरीदकर पहन ली ग्रीर तब से ग्रपना ब्रह्मचारी नाम रख लिया।

उन्हीं दिनों मैंने सुना कि कार्तिक के महोने में सिद्धपुर के स्थान पर एक मेला होता है। यह सोचकर कि वहाँ शायद मुझे कोई योगी मिल जावे ग्रौर ग्रमर होने का मार्ग बता दे, मैंने सिद्धपुर को प्रस्थान किया। मार्ग में मुझे ग्रपने गाँव का ग्रादमी मिला, उसने जाकर मेरे बाप को बतला दिया कि सिद्धपुर की ग्रोर चला गया हूं। मेरा पिता ग्रौर घर के लोग बराबर मेरी खोज में ही थे। इस ग्रादमी की जबानी सुनकर मेरे पिता चार सिपाहियों सहित सिद्धपुर को ग्राये। मैं एक मन्दिर में बैठा हुग्राथा। एकाएक मेरे पिता ग्रौर चार सिपाही मेरे सामने ग्राकर खड़े

हो गये। देखते ही मेरा कलेजा धड़कने लगा। इस भय से कि पिता मुक्तको मारेंगे, मैंने उठकर उनके पाँव पकड़ लिये। वे मुक्त पर बहुत ही कुद्ध हुए, मैंने उनसे कहा कि एक धूर्त्त बहका कर मुझे यहाँ लाया है, मैं घर जाने को तैयार ही था कि ग्राप ग्रागये। उन्होंने मेरा तूबा तोड़ डाला ग्रौर मेरी छाई फाड़ डाली ग्रौर कुछ कपड़े मुझे दिये। मेरे पीछे दो सिपाही सदा के लिये कर दिये। रात को जहाँ मैं सोता था एक सिपाही मेरे सिराहने बैठ जागता रहता था। मैंने चाहा कि इस सिपाही को घोखा देकर निकल जाऊँ और इसलिये मैं यह जानने के लिये कि सिपाही रात को सोता है या नहीं, खुद भी जागता रहा। सिपाही को तो यह निश्चय हो जाये कि मैं सो रहा हूं ग्रौर इसीलिए मैं नाक से खरिटें भरने लगता था। इस प्रकार तीन रातें जागना पडा, चौथी रात सिपाही को नींद ग्रागई, तब एक लोटा हाथ में ले बाहर निकला। यदि कोई देख पावे तो भट कह दूंगा कि शौच को जाता हूं। वहाँ से निकल कर गाँव के बाहर एक बाग में चला गया । प्रातःकाल होते ही एक वृक्ष पर चढ़कर बैठ गया। इस भाँति एक दिन भर इस वृक्ष पर भूखा बैठा रहा। रात को जब ग्रँघेरा हो गया, सात बजे नीचे उतर कर चल दिया। अपने गाँव और घर के मनुष्यों से यह अन्तिम भेंट थी। इसके पश्चात् एक बार प्रयाग (इलाहाबाद) में मेरे गाँव के बहुत से लोग मुक्तको मिले; परन्तु मैंनेउनको अपना पता नहीं दिया,तब से आज तक कोई नहीं मिला।

सिद्धपुर से बड़ोदे को आया, वहाँ अन्दानि निर्दा के तट पर विचरने लगा इस समय नर्मदा के तट पर योगानन्द स्वामी रहते थे। यहां एक दक्षिणी ब्राह्मण कृष्णशास्त्री भी रहते थे, इनके पास मैं कुछ-कुछ पढ़ता रहा। तह्वश्चात् राजगुरु के पास वेदों को पढ़ा। २३ या २४ वर्ष की अवस्था में मुझे चाणूद कनाली में एक सन्त्यासी मिला। मुझे पढ़ने में बहुत ही अनुराग था और सन्त्यास आश्रम में पढ़ने का बहुत सुभीता होता है। इसलिए उसके उपदेश से मैंने श्राद्ध आदि करके सन्त्यास लेलिया, तब से ही दयानन्द सरस्वती नाम धारण किया। मैंने दण्ड गुरु के पास धर दिया।

चाणूद में दो गोसाईं श्राये, जो राजयोग करते थे, मैं भी उनके

ऋनमंदा बड़ौदे में नहीं। अतः वहाँ से घूमता घामता यह भाव लेना होगा।

साथ स्रहमदाबाद तक गया। वहाँ पर एक ब्रह्मचारी मिला। पर कुछ दिनों बाद मैंने उसका साथ छोड़ दिया। वहाँ से में जाते-जाते हरदार पहुँचा, वहाँ कुम्भ का मेला था। वहाँ से हिमालय अपहाड़ पर उस जगह पहुँचा जहाँ से स्रलकनन्दा नदी निकलती है। बर्फ बहुत पड़ी हुई थी स्रोर पानी भी बहुत ठण्डा था। वहाँ बर्फ लगने से पैर में कुछ तकलीफ हुई। हिमालय पर्वत परपहुँच कर यह विचार हुस्रा कि यहीं शरीर गला दूँ।

फिर मन में आया कि यथार्थ ज्ञान प्राप्त करने के बाद शरीर छोड़ना चाहिये। यह निश्चय करके मैं मथुरा में आया। वहाँ मुझे एक घर्मात्मा सन्त्यासी गुरु मिले। उनका नाम स्वामी विरजानन्द था, वे पहले अलवर में रहते थे। इस समय उनकी अवस्था द शवर्ष की हो चुकी थी। उन्हें अभी तक वेद-शास्त्र आदि आर्ष प्रत्थों में बहुत रुचि थी। ये महात्मा दोनों आँखों से आँथे थे, और इनके पेट में शूल का रोग था। ये कौमुदी और शेखर आदि नवीन प्रत्थों को अच्छा नहीं समभते थे और भागवत आदि पुराणों का भी खण्डन करते थे। सब आर्ष प्रत्थों के वे बड़े भक्त थे। उनसे भेंट होने पर उन्होंने कहा कि तीन वर्ष में व्याकरण आ जाता है। मैंने उनके पास पढने का पक्का निश्चय कर लिया। मथुरा में एक भद्र पुरुष अमरलाल नामक थे, उन्होंने मेरे पढ़ने के समय में जो-जो उपकार मेरे साथ किये, मैं उनको भूल नहीं सकता। पुस्तकों और खाने-पीन का प्रबन्ध सब उन्होंने बड़ी उत्तमता से कर दिया। जिस दिन उन्हें कहीं बाहर जाना होता, तो वे पहिले मेरे लिये भोजन बनाकर और मुझे खिला कर बाहर जाते थे। सौभाग्य से ये उदारचेता महाझय मुझे मिल गये थे।

% 'हिमालय पहाड़ पर' का स्थान जानने के लिए पूना ,प्रवचन का दसवां व्याख्यान देखना होगा। ऋषि ने बताया है—जिस पहाड़ पर कि पुरानी ग्रलकापुरी थी, 'उस पर मैं इस विचार से गया था कि एक बार ही ग्रपना शरीर (इच्छा मृत्यु से) बर्फ में गलाकर संसार के घन्धों से निवृत्त हो जाऊं। परन्तु वहां जाकर विचार किया कि इस जगह पर मर जाना तो कोई पुरुषार्थ नहीं है। ग्रलबत्ता ज्ञान प्राप्त करके परोपकार करना पुरुषार्थ है।

—हिमालय में जहाँ-जहाँ घूमे उसका उल्लेख पूना प्रवचन के दसवें व्याख्न में इस प्रकार है :—'महादेव कैलाश के रहने वाले थे। यह सब इतिहास केदार खण्ड का वर्णन किया गया है। हम स्वयं भी इन सब ग्रोर घूमे हुए हैं। 

काशमीर से लेकर नेपाल तक जो ऊंची चोटियां हैं वहां देवता श्रर्थात् विद्वान् पुरुष वास करते हैं।

—उपदेश मंजरी पृ० ११७

विद्या समाप्त होने पर मैं श्रागरे में दो वर्ष तक रहा, परन्तू पत्र व्यवहार के द्वारा या कभी-कभी स्वयं गुरुजी की सेवा में उपस्थित होकर अपने सन्देह निवृत्त कर लेता था। ग्रागरे से मैं ग्वालियर को गया, वहाँ कुछ-कुछ वैष्णव मत का खण्डन ग्रारम्भ किया, वहाँ से भी स्वामी जी को पत्रादि भेजा करता था। वहाँ माधवमत के एक ग्राचार्य हनुमत नामी रहते थे। वे किरानी का स्वांग भर कर शास्त्रार्थ सुनने बैठा करते थे। एक-ग्राध बार जब मेरे मुख से कोई ग्रशुद्ध शब्द निकला, तो उन्होंने ग्रशुद्धि पकड़ ली। मैंने कई बार उनसे पूछा कि ग्राप कौन हैं, परन्तु उन्होंने यही उत्तर दिया कि मैं एक किरानी हूं, सुनने-सुनाने से कुछ बोध प्राप्त हुग्रा है। एक दिन इस विषय में वार्तालाप हुग्रा कि वैष्णव लोग जो माथे पर खड़ी रेखा लगाते हैं, वह ठीक है या नहीं। मैंने कहा यदि खड़ी रेखा लगाने से स्वर्ग मिलता है, तो सारा मुँह काला करने से स्वर्ग से भी कोई बड़ी पदवी मिलती होगी। यह सुनकर उनको बड़ा कोध ग्राया ग्रौर वे उठ गये। तब लोगों से पूछने पर मालूम हुग्रा कि यही उस मत के ग्राचार्य हैं।

ग्वालियर से में रियासत करों ली को गया। वहां पर एक कबीर-पन्थी मिला, उसने एक बार वीर के अर्थ कबीर किये थे और कहने लगा कि एक कबीर उपनिषद भी है। वहाँ से फिर मैं जयपुर को गया, वहां हरिश्चंद्र नामी एक बड़े विद्वान् पण्डित थे। वहाँ पहिले मैंने वैष्णव मत का खण्डिन करके शैव मत स्थापन किया। जयपुर के महाराज सवाई रामिसह भी शैवमत की दीक्षा ले चुके थे। शैवमत के फैलने पर हजारों रुद्राक्ष की मालायें मैंने अपने हाथों से लोगों को पहनाई । वहाँ शैवमत का इतना प्रचार हुआ कि हाथी घोड़ों के गलों में भी रुद्राक्ष की माला पैहिनाई गई।

जयपुर से मैं पुष्कर की गया, वहां से अजमेर आया। अजमेर पहुँचकर शैवमत का भी खण्डन करना आरम्भ किया। इसी बीच में जय-पुर के महाराजा साहब लाट साहब से मिलने के लिए आगरे जाने वाले थे। इस आशंका से कि कहीं वृन्दावन निवासी प्रसिद्ध रंगाचार्य से शास्त्रार्थ न हो जावे। राजा रामसिंह ने मुझे बुलाया और मैं भी जयपुर गया; परन्तु यह मालूम होने पर कि मैंने शैवमत का खण्डन आरम्भ कर दिया है राजा साहब अप्रसन्न हुये। इसलिए मैं भी जयपुर छोड़ कर मथुरा में स्वामी जी के पास गया और शंका समाधान किया। वहां से मैं फिर हरिद्वार को गया।, वहां अपने मठ पर पाखण्ड मर्दन लिखकर भण्डा खड़ा किया। वहां वाद-विवाद बहत सा हआ।

फिर मेरे मन में यह विचार उत्पन्न हुम्रा कि सारे जगत से विरुद्ध होकर भी गृहस्थों से बढ़कर पुस्तक म्रादि का जंजाल रखना ठीक नहीं है। इसलिए मैंने सब कुछ छोड़ कर केवल कोपीन (लंगोट) लगा लिया भ्रीर मौन घारण किया। इस समय जो शरीर में राख लगाना शुरू किया था, वह गत वर्ष बम्बई में श्राकर छोड़ा। वहाँ तक लगाता रहा था। जब रेल में बैठना पड़ा, तब से कपड़े पहनने लगा। जो मैंने मौन घारण किया था, वह बहुत दिन सघ न सका, क्योंकि बहुत से लोग मुझे पहचानते थे। एक दिन मेरी कुटी के द्वार पर एक मनुष्य यह कहने लगा 'निगमकल्पतरोगंलितं फलम्" प्रथात् भागवत से बढकर श्रौर कुछ नहीं है, वेद भी भागवत से नीचे हैं।"

तब मुभमे यह सहन न हो सका, तब मौन व्रत को छोड़ कर मैंने भागवत का खण्डन प्रारम्भ किया। फिर यह सोचा कि ईश्वर की कृपा से जो कुछ थोड़ा-बहुत ज्ञान ग्रपने को हुग्रा है, बह सब लोगों पर प्रकट करना चाहिए। इस विचार को मन में रख कर मैं फरुखावाद को गया, वहां से रामगढ को गया। रामगढ में शास्त्रार्थ शुरू किया। वहाँ पर जब दो चार पण्डित बोलते थे, तब मैं कोलाहल शब्द कहा करता था, इसलिए स्राज तक वहां के लोग मुभको कोलाहल स्वामी कहा करते हैं। वहाँ पर चकां-कितों के चेले दश ब्रादमी मुझे मारने ब्राये थे, बड़ी कठिनता से उनसे बचा। वहां से फरुखाबाद होकर कानपूर स्राया कानपूर से प्रयाग गया। प्रयाग में भी मारने वाले मुझे मारने को ग्राये थे। पर एक माधवप्रसाद नामी धर्मांत्मा पुरुष था, उसकी सहायता से बचा। यह गृहस्थ माधव प्रसाद ईसाई मत ग्रहण करने को तैयार था, उसने इन सब पंडितों को नोटिस दे रक्खा था, कि यदि ग्राप ग्रपने ग्रार्य धर्म में तीन महीने के भीतर मेरा विश्वास न करा देंगे, तो मैं ईसाई धर्म को स्वीकार कर लूँगा मेरे स्रार्थ धर्म पर निश्चय दिला देने से वह ईसाई न हुस्रा। प्रयाग से मैं रामनगर को गया। वहाँ के राजा की इच्छानुसार काशी के पण्डितों से शास्त्रार्थ हुन्ना। इस शास्त्रार्थ में यह विषय प्रविष्ट था कि वेदों में मूर्ति-पूजा है या नहीं। मैंने यह सिद्ध करके दिखा दिया कि प्रतिमा शब्द तो वेदों में मिलता है परन्तु उसके ग्रर्थ तौल नाप ग्रादि के हैं । वह शास्त्रार्थ श्रलग छपकर प्रकाशित हुश्रा है, जिसको सज्जन पुरुष श्रवलोकन करेंगे।

इतिहास शब्द से ब्राह्मण ग्रन्थ ही समभःने चाहिये इस पर भी शास्त्रार्थ हुग्राथा। गत वर्ष के भाद्रपद मास में मैं काशी में था ग्राज तक चार बार काशी में जा चुका हूं। जब-जब काशी में जाता हूं तब-तब विज्ञापन देता हूं कि यदि किसी को वेद में मूर्ति पूजा का प्रमाण मिला हो, तो मेरे पास लेकर ग्रावें परन्तु ग्रब तक कोई भी प्रमाण नहीं निकाल सका।

इस प्रकार उत्तरीय भारत के समस्त प्रान्तों में मैंने भ्रमण किया है। दो वर्ष हुए कि कलकत्ता, लखनऊ, इलाहावाद, कानपुर जयपुर श्रादि नगरों में मैंने बहुत से लोगों को धर्मोपदेश दिया है। काशी फरुखाबाद श्रादि नगरों में चार पाठशालायें श्रार्ष-विद्या पढ़ाने के लिए स्थापित की हैं। उनमें श्रध्यापकों की उच्छृं खलता से जैसा लाभ पहुँचना चाहिए था नहीं पहुँचा। गत वर्ष बम्बई श्राया। यहाँ मैंने गुसाई महाराज के चरित्रों की बहुत कुछ छानबीन की। बम्बई में श्रार्यसमाज स्थापित हो गया। बम्बई, श्रहमबाबाद राजकोट श्रादि प्रान्तों में कुछ दिन धम्मोंपदेश किया, श्रब तुम्हारे इस नगर में दो महीनों से श्राया हूँ।

यह मेरा पिछला इतिहास है, ग्रार्थ-धर्म की उन्नित के लिए मुफ जैसे बहुत से उपदेशक ग्रापके देश में होने चाहिए। ऐसा काम ग्रकेला ग्रादमी भली प्रकार नहीं कर सकता, फिर भी यह दृढ़ निश्चय कर लिया है कि ग्रपनी बुद्धि ग्रौर शक्ति के ग्रनुसार जो कुछ दीक्षा ली है उसे चलाऊंगा।

स्रब स्रन्त में ईश्वर से प्रार्थना करता हूं कि सर्वत्र स्रार्थ-समाज कायम होकर मूर्ति पूजादि दुराचार दूर हो जावें, वेद शास्त्रों का सच्चा स्रथं सबकी समभ में श्रावे स्रौर उन्हीं के स्रनुसार लोगों का स्राचरण हो देश की उन्नति हो जावे। पूरी स्राशा है कि स्राप सब सज्जनों की सहायता से मेरी यह इच्छा पूर्ण होगी।

ग्रो३म शान्तः शान्तः शान्तः

# स्वामी दयानन्द सरवस्ती का त्र्यात्मचरित्र तथा स्वकथित यात्राएं

'थ्योसोफिस्ट' नवम्बर दिसम्बर १८८० ई० श्रनुवादक ग्राजीवन ब्रह्मचारी श्री नरेश कुमार

(M.A. साधक पा॰ यो॰ सा॰ सं॰)

संम्वत् १८८१ वि० (तदनुसार १९२४ ई०) में काठियावाड़ प्रदेश के मौरवी राज्य के अन्तर्गत एक कस्बे में श्रौदीच्य ब्राह्मण-परिवार में मेरा जन्म हुआ। मैं अब दयानन्द सरस्वती के नाम से प्रसिद्ध हूं, श्रारम्भ से ही मैं अपने पिता जी का नाम तथा उस कस्बे का नाम जिसमें हमारा परिवार रहता है बताने से उपरत रहा हूं क्यों कि ऐसा करने के लिए मेरे कर्तव्य ने मुझे बाध्य कर रखा है। यदि मेरे सम्बन्धी मेरे विषय में जान जाते तो उन्होंने मुझे ढूँढ लिया होता श्रौर मेरे सम्मुख श्राकर मुझे घर का अक्ष्य लेने के लिए बाध्य किया होता। ऐसा होने पर मुझे अर्थ स्पर्श रूप पाप में किर से लिप्त होकर उनकी सेवा शुश्रूषा श्रौर श्रावश्यकताओं की पूर्ति की चिन्ता करनी पड़ती। इस प्रकार यह पवित्र मुधारकार्य जिसके लिए मैंने अपना सारा जीवन अपित किया है, मेरे विवशता-पूर्वक इस से वापिस हट जाने के कारण श्रसाध्य क्षति को प्राप्त हो जाता।

#### शिक्षा

मैं पाँच वर्ष का ही हुन्रा हूंगा जब मैंने देवनागरी श्रक्षरों का सीखना प्रारम्भ किया। मेरे माता पिता तथा श्रन्य वृद्ध सदस्यों ने मुझे जातीय कौटुम्बिक परम्परा श्रीर प्रथा के श्रनुसार शिक्षा देना श्रारम्भिकया श्रीर मुझे लम्बे लम्बे धार्मिक वैदिक मन्त्रों के सूक्त, श्रध्याय गद्यांश श्रीर भाष्य कण्टस्य करा दिये। जब मैं श्राठ वर्ष का हुन्ना तब मेरा उपनयन संस्कार करा कर, मुझे गायत्री, कर्म काण्ड सहित सन्ध्या श्रीर रुद्राध्याय पढ़ाने के उपरान्त यजुर्वेद संहिता सिखाई गई। क्योंकि हमारा परिवार श्रीव मतावलम्बी था श्रतः उनका प्रधानतम लक्ष्य मुझे श्रीव मत के घर्म-

टिप्पणी:—यह लेख नवम्बर दिसम्बर १८८० में प्रकाशित हुग्रा। —पं० भगवत् जी । लिखित (महर्षि दयानन्द का ग्रात्म चरित से ।) तत्त्वों के रहस्यों में दीक्षित करना था। इस प्रकार वचपन में ही मूझे शिव के प्रतिनिधि मत्तिका से बने भ्रदभ्त चिन्ह को जिसे पार्थिव लिंग कहते हैं पुजने की शिक्षा दी गई थी। इस पुजा के साथ बहत मात्रा में उपवास तथा विविध कठोर वतचर्या जुड़ी हुई थी ग्रौर मुझे प्रातःकाल जल्दी भोजन करने का अभ्यास था। अतः मेरी पूज्या माता मेरे स्वा-स्थ्य के भय से इसके दैनिक ग्रनुष्ठान का विरोध करतीं थीं, किन्तू मेरे पिता जी इसकी ग्रनिवार्यता पर कठोरता से बल देते थे और अन्ततः यही प्रश्न उन दोनों के बीच सतत कलह का कारण बन गया था। इसी काल में मैंने संस्कृत व्याकरण का ग्रध्ययन किया। वेदों को कण्ठस्थ किया ग्रौर विभिन्न पूजा कथा स्थानों, मन्दिरों ग्रौर शिवालयों में पिता जी के साथ रहा। पिता जी के उपदेश सदा इस एक ही विषय पर केन्द्रित होते थे कि शिव के प्रति सर्वोत्कृष्ट श्रद्धा ग्रौर भिक्त रखनी चाहिये। क्यों कि शिवोपासना ही सब धर्मों में परमधर्म है । इस प्रकार करते कराते चौदहर्वा वर्ष ग्रारम्भ होने से पूर्व ही सम्पूर्ण संहिता, तथा ग्रन्य वेद संहिताग्रों के भाग, शब्द रूपावली, ग्रौर व्याकरण कण्ठस्य करने के उपरान्त मेरा पाठय ऋम समाप्त हो गया।

### रात्रि जागरण (उपवास का पौर्वान्हिक)

पिता जी का घर लेन देन का उंक धर था। इस से भी बढ़कर उनके पास कुल—कमागत जमादारी (सरकारी माल गुजारी तथा करसंग्रह करने वाले, ग्रिविकारी एवं न्यायाध्यक्ष का ग्रिधकार रहने के कारण हमसे गरीबी कोसों दूर थी। ग्रतः ग्रब तक का जीवन बहुर ग्रानन्द पूर्वक व्यतीत हुग्रा था।

जहाँ कहीं भी शिव पुराण का पाठ कथायें, व्याख्यायें होती तो । पिता जी मुझे अवश्य साथ रखते । माता जी की अनास्था की परवाह न करते । उन्होंने दृढ़ता-पूर्वक आदेश दे दिया कि मैं पाथिव पूजा श्रि प्रारम्भ कर दूं।

<sup>\*</sup>Remontrances = A formal representation of any grievance.

-S. Swami.

<sup>\*</sup> Parthiva puja is the cermony connected with the worship of a Lingam of clay the emblem of SHIVA T.

<sup>—</sup>पार्थिव पूजा का अर्थ शिव का मिमट्टी का लिंग अर्थात् शिव का स्थानापन्न कोई चिन्ह वनाकर पूजना। —शियासोफिस्ट की टिप्पणी

जब श्रन्धकार महानिशा उपवास की महा-शिवरात्रि श्रायी जो माध ब॰ दि॰ कृष्णा त्रयोदशी के ग्रगले दिन थी। पिता जी ने मेरे बल की क्षीणता की स्राशंका से माता जी द्वारा उठाये गए प्रतिरोध पर ध्यान न देते हुए मुझे व्रत रखने की श्राज्ञा दी, ग्रौर बताया कि मुझे उसी रात पावन शिव - उपास्यान में दीक्षा मिलनी है। शिव मन्दिर में पूरे रात्रि जागरण में भाग लेना है। दूसरे नवयुवकों के साथ जो ग्रपने माता पिता के साथ श्राए थे, मैंने भी श्रपने पिता जी का श्रनुगमन किया। यह रात्रि जागरण चार भागों में बँटा होता है जो एक एक पहर ग्रथवा तीन तीन घन्टे के होते हैं। ग्रपना पूजा-कार्यक्रम समाप्त करके ग्रथींत् दोपहर तक पूजन म्रादि करने के बाद जब म्राधी रात हो गई तो मैंने देखा कि पूजारी म्रर्थात मंदिरके दुस्सेवकतथा ग्रन्यान्य साधारण भक्तलोग मन्दिर का ग्रन्तः प्रकोष्ठ छोड़कर बाहर स्राकर सो गए। मैंने वर्षों शिक्षा पाई थी कि उस विशेष रात्रि को सो जाने से पूजावती धर्मनिष्ठा के सफल को खो बैठता है ग्रत: मैने शीतल जल से नेत्रों को बार बार घोया ग्रीर तन्द्रा से प्रभावित न होने का यत्न किया । परन्तु मेरे पिता जी कम सौभाग्यशाली थे । थकान के श्रावेग को रोकने में ग्रसमर्थ हो कर तथा केवल मुझे ही जागरूक छोड़ कर वे सर्वप्रथम निद्राभिभूत हो गए।

### मूर्ति पूजा पर अश्रद्धा

विचारों के दल के दल मेरे मन में उमड़ने लगे। श्रौर एक के बाद एक शंका मेरे क्षुट्ध मस्तिष्क में उठने लगी। मैंने ग्रपने से प्रश्न किया— 'क्या यह सम्भव है कि मानव सदृश देहधारी भगवान् शिव की मूर्ति जिन्हें मैं ग्रपने बैल पर सवार हुग्रा देख रहा हूं वे कैलाश पित भगवान महादेव ही हों तथा शास्त्रों के वर्णन के ग्रनुसार जो विचरण करते हैं—खाते पीते हैं, जो हाथ में त्रिशूल धारण करते हैं, ग्रपना डमरू बजाते हैं तथा मानव को ग्रभिशाप देते हैं। पुराणों की कथाश्रों में ग्राए वर्णन के ग्रनुसार तो वे क्योंकि दिव्य पराक्रमी एवं सबके ग्रथिपति हैं। इस प्रकार के विचारों को रोकने में ग्रसमर्थ होकर मैंने ग्रपने पिताजी को जगाकर हड़वड़ाहट से पूछा कि यह मन्दिर में रखी हुई भयंकर शिवमूर्ति ही शास्त्रों में उल्लिखत महादेव हैं ग्रथवा उनसे भिन्न हैं?

पिताजी ने कहा — ''तुम यह क्यों पूछते हो ?'' मैंनेकहा—मैं सर्वशक्तिमान् जीवन्त परमेश्वर की भावना इस मूर्ति में नहीं कर पा रहा हूं, जिसके शरीर पर चूहे दौड़ सकते हैं श्रीर जो उनके सम्पर्क से अपनी प्रतिमा के अपवित्र हो जाने का लेशमात्र भी विरोध नहीं कर सकती है।

इस पर पिताजी ने समाधान करने का यत्न किया और कहा कि, यह पत्थर की प्रतिमा पिवत्र ब्राह्मणों के द्वारा प्रतिष्ठापित हो जाने के प्रभाव से साक्षात् महादेव ही हैं। ग्रतः इनकी पूजा की जाती है। इस मानसिक ग्रन्थकार से भरे किलयुग में महादेव का वास्तविक दर्शन नहीं हो सकता। ग्रतः इस प्रतिमा ही के माध्यम से भक्त जन कैलाश-पित भगवान् महादेव की पूजा करते हैं और यह पूजा उन देवाधिदेव को इतना प्रसन्न कर देती है—मानो प्रतिमा के स्थान पर वे स्वयं ही विराजमान हों। पिताजी के इस उत्तर से मेरी संतुष्टि नहीं हुई। ग्रल्पवयस्क होने से मैं पिताजी के द्वारा प्रस्तुत उस कुतर्कपूर्ण तथा ग्रसंगत समाधान में ग्रश्रद्धा किए बिनान रह सका। भूख और थकान से निष्प्रभ हो जाने के कारण मैंने पिताजी से घर जाने की ग्रनुमित मांगी। पिताजी ने स्वीकार करके मुझे एक सिपाही के साथ भेज दिया और ग्रपनी इस ग्राजा को कि मैं भोजन करके वित भंग न करूँ एक बार और दोहराया, किन्तु घर पर जा मैंने माताजी को क्षुधा के विषय में बताया तो उन्होंने मुझे मिठाई खिला दी ग्रोर मैं गहरी नींद में सो गया।

#### निर्णय

प्रातः जब पिताजी घर पर श्राए तो यह जानकर कि मैंने व्रत भंग कर दिया है बड़े को घित हुए। उन्होंने मुझे यह महसूस कराने का यत्न किया कि मैंने घोर अपराध कर दिया है; किन्तु मैं उस पत्थर की मूर्ति के परमेश्वर होने में विश्वास न कर सका श्रौर उपवास रखने तथा उसकी पूजा करने के हेतु को न समक सका। मुझे अपने श्रद्धा के श्रभाव को छिपाना पड़ता था श्रौर पूजा करने न जाने के कारण के रूप में अपनी पढ़ाई का बहाना प्रस्तुत करना पड़ता था। वस्तुतः किसी अन्य कार्य के लिए अध्ययन कार्य से अतिरिक्त मेरे पास या तो बिल्कुल समय नहीं बचता था श्रौर यदि बचता तो बहुत ही थोड़ा। इसका माता जी प्रबल समर्थन करती थीं। यहाँ तक कि मेरे चाचा जी भी मेरे इस हेतु का इतना अच्छा युक्तियुक्त पूर्ण समर्थन करते थे कि अन्त में मेरे पिताजी को मान लेना पड़ा श्रौर उहांने मुझे पूरा ध्यान अध्ययन कार्य पर केन्द्रित करने की श्राज्ञा दे दी। परिणामतः मैंने अध्ययन क्षेत्र को निघण्ट्, निरुक्त, पूर्वं-

मीमाँसा अन्य शास्त्रों तथा कर्मकाण्ड ग्रौर उसके विघि विधान तक विस्तत कर लिया।

### सर्वस्व त्याग

मेरे अतिरिक्त दो छोटी बहनें और दो भाई थे मेरी आयु १६ वर्ष की थी जबिक मेरे सबसे छोटे भाई का जन्म हुग्रा। एक स्मरणीय रात्रि को जब हम एक मित्र के घर नृत्योत्सव देख रहे थे। एक नौकर ने घर से म्राकर यह भयंकर सूचना दाँ कि मेरी छोटी बहन जो चौदह वर्ष की थी एक घातक रोग से ग्रस्त हो गई है। हर प्रकार की चिकित्सा करने के बावजूद भी हमारे लौटने के चार घड़ी पश्चात् ही वह चल बसी। यह मेरे जीवन में सबसे पहला त्रियजन का मृत्यु से वियोग का ग्रनुभव था। मुझे इससे भारी आघात लगा। जब सम्बन्धी तथा मित्रगण मेरे चारों ज्रोर बैठे रोदन ग्रौर विलाप कर रहे थे मैं व्यथा सागर में डूबा हुग्रा मूर्ति के समान निस्तब्ध खड़ा था। मनुष्य जीवन की ग्रस्थिरता विषयक एक दुःखपूर्ण तथा दीर्घ चिन्तन श्रृंखला उमड़ पड़ी । फलतः मैंने सोचा—'इंस विश्व में कोई भी जन्तु मृत्यु के निर्जीव हाथों से नहीं बच सका। मुझे भी किसीभी समय मृत्युकाग्रास बनना पड़ेगा। इस शाब्वत मृत्ये जात मानव यंत्रणा को विनाश करने का उपाय कहाँ ढूँढूँ, मुझे कहाँ सेँ मोक्ष प्राप्ति का साधन मिलेगा । मैंने, उसी समय उसी स्थान पर निश्चय किया कि मैं मोक्ष की खोज अवश्यमेव करूँगा। चाहे इसके लिए मुझे कुछ भी मुल्य चुकाना पड़े ग्रौर इस प्रकार अपने-ग्रापको तथा ग्रज्ञ मानवता को नोस्तिकों को प्राप्त होने वाली मृत्यु समय की उस अवर्णनीय पीड़ा से बचाऊँगा । इस चिन्तन के ग्रन्तिम परिणाम ने मुझे सदा के लिए दिखावटी वृत ग्रौर उनकी कठोरता से उपरत कर दिया ग्रौर मैं ग्रात्मा की श्रान्तरिक ग्राध्यात्मिक उन्निति का समर्थक हो गया। किन्तु मैंने ग्रपने निश्चय को गुप्त रखा श्रौर भावनाश्रों की गहराई में किसी को नहीं भाकने दिया । मैं तब अठारह वर्ष का था । कुछ ही समय पश्चात् मेरे चाचा जी, जी एक बड़े विद्वान् ग्रौर दैवी सम्पत्वाले व्यक्ति थे जो सदा मुफ पर महती कृपा दृष्टि र बते थे तथा जन्म से ही मैं जिनका स्नेहपात्र रहा था, वह भी मृत्यु को प्राप्त हो गये। उनकी मृत्यु ने मुझे घोर निराशा की दिशा में ला छोड़ा। मेरे अन्तस्तल में बैठी भावनायें और भी दढ -मूल हो गई कि सांसारिक जीवन में कोई भी वस्तु ऐसी नहीं है जिसके लिए मैं जीवित रहुँ या जीवन की भ्रपेक्षा करूं।

### विघ्न

यद्यपि मैंने अपनी वास्तिविक मानिसिक स्थिति से अपने माता-िपता को अवगत नहीं होने दिया तो भी मैंने अपनी असावधानी से अपने मित्रों पर यह प्रगट कर दिया कि मेरे लिए वैवाहिक जीवन का विचार कितना अरुचिकर था। यह बात मेरे माता-िपता के कानों में पड़ी तो उन्होंने तत्क्षण निर्णय कर लिया कि मेरी सगाई अविलम्ब कर दी जाए और मेरे बीस वर्ष का होते ही विवाह संस्कार भी कर दिया जाए।

उनके निश्चय से अवगत होते ही मैंने उनकी योजना को ध्वस्त करने का पूरा यत्न किया मैंने अपने मित्रों को मध्यस्थता करने को प्रेरित किया और उन्होंने मेरे पिताजों के समक्ष इतनी तत्परता से मेरा समर्थन किया कि उन्होंने मेरो सगाई को उस वर्ष के अन्त तक टालने का वचन दे दिया। उसके बाद मैंने उनसे यह प्रार्थना करनो आरम्भ की कि वे मुझे बनारस भेज दें जहाँ मैं अपने व्याकरण का ज्ञान पूर्ण कर सकूँ। ज्योतिष और अन्य पांच भौतिक शास्त्र पढ़ सकूँ तथा इन कठिन विद्याओं में पूर्ण कुशलता प्राप्त कर सकूँ; किन्तु इस बार मेरी माताजी ने इसका प्रबल विरोध किया। उन्होंने धोषणा को कि मैं बनारस नहीं जा सकूँगा क्योंकि जो भी मैं पढ़ना चाहूं वह धर पर रहकर भी उतना ही भली प्रकार से पढ़ा जा सकता है जितना कि बाहर जाकर और आगामी वर्ष से पूर्व तुम्हारा विवाह भी हो जाना है। नवयुवक बहुत अधिक पढ़-लिखकर मनमानी करने लगते हैं

इस प्रसंग में मुझे अपने पिताजी से भी अधिक सफलता नहीं मिली क्यों कि ज्यों ही मैंने उनके समक्ष इस प्रसंग में अनुग्रह की प्रार्थना को दोह-राया और कहा कि मेरी सगाई तब तक के लिए स्थिगित कर दी जाए जब तक मैं बनारस से विद्या तथा अन्य विज्ञानों में प्रवीण विद्वान् के रूपमें न लौटूँ इसके विरोध में माताजी ने घोषणा की कि ऐसी अवस्था मेंन केवल वे मेरी सगाई को वर्ष के अन्त तक स्थिगत करना भी स्वीकार न करेंगी किन्तु मेरा विवाह भी तत्काल ही सम्पन्न करा देंगी मैंने यह अच्छी तरह समभ लिया कि मेरे हठ से काम बिगड़ जायेगा। मैं आग्रह करने से रुक गया और कह दिया कि मैं घर पर अध्ययन जारी रखने से संतुष्ट हूं, यदि मुझे एक पुराने मित्र तथा विद्वान् पण्डित जो हमारी जमीदारी के अन्दर छः मील की दूरी पर एक गाँव में रहता है, के पास अध्ययन के लिए जाने

की आज्ञा दी जाए। पिताजी से अनुमति मिलने पर मैं उनके पास कुछ समय रहकर शान्तिपूर्वक पढ़ता रहा।

वहाँ रहते हुए एक दिन प्रसंगवश मैंने विवाह के विषय में अपना अटूट विरोध प्रगट कर दिया। यह सूचना घर पर पहुंच गई। मुझे घर लौट आने की आजा भेज दी गई. और लौटने पर मैंने अपने विवाह के लिए हर प्रकार से पूरी तैयारी देवी। अब मैंने पूर्ण रूप से समफ लिया किन ही मुझे और अधिक दिन अध्ययन करने की अनुमित मिलेगी और नहीं मेरे माता पिता मेरे विवाह न करने के विचार से सहमत हो सकेंगे। इस अन्तिम परिणाम पर पहुँच जाने के पश्चात् मैंने अपने और विवाह के बीच एक स्थायी रोक लगाने का निश्चय किया।

### घर का परित्याग

सम्वत् १६०३ के एक दिन सायंकाल के समय किसी को भी अपने मन का भेद बताये बिना मैं चुपचाप घर से निकल पड़ा। आठ मील दूर एक गाँव के समीप पहली रात व्यतीत करके मैं उष:काल से एक पहर पहले ही चल पड़ा और रात्रि होने से पूर्व ही मैंने तीस मील से अधिक मार्ग तय कर लिया।

मैं ग्राम रास्तों, गांवों तथा बस्तियों से जिनमें मुझे पहचाना जा सकता था ध्यानपूर्वक बचता जाता था। ये सावधानियाँ मुझे लाभकर सिद्ध हुई; क्योंिक ग्रपने गृह त्याग के तीसरे ही दिन मुझे एक सरकारी ग्रधिकारी से विदित हुग्रा कि मनुष्यों का एक विशाल दल-जिसमें कुछ ग्रश्वारोही भी सम्मिलित हैं—परिश्रमपूर्वक घूमते हुए एक ऐसे नवयुवक की जो ग्रपने घर से भाग खड़ा हुग्रा है—खोज कर रहा है।

भिक्षुक ब्राह्मणों के एक दल ने कृपा करके मुझे सारे घन से छुट्टी दिला दी थी। यहाँ तक कि मेरे सोने चाँदी के बने आभूषण, अंगूठी, कंकन तथा दूसरे रत्नों को भी यह कहकर कि—जितना अधिक दान दोगे उतना ही अधिक लाभ आत्मसंयम के फलस्वरूप भावी जीवन में होगा' -ले लिया था। इस प्रकार सारे घन से छुटकारा पाकर मैं शीघ्र ही एक बहुपठित विद्वान् के निवास स्थान पर आया। इनके विषय में मैंने इघर उघर विचरने वाले संन्यासियों और वैरागियों से बहुत कुछ सुना था। इनका नाम लाला भक्त था। वे शैला नगर में रहते थे। जहाँ मैं एक ब्रह्म-

चारी से मिला, जिसने मुझे तत्काल ही दीक्षा लेने का सुक्ताव दिया श्रीर मैंने तदनुसार श्राचरण किया।

### पवित्र ब्रह्मचर्य की दीक्षा

अपने सम्प्रदाय में दीक्षा देकर तथा मेरा नाम 'शुद्ध चैतन्य ब्रह्मानारी, रखकर उन्होंने मुझे लालिमामय पीले वस्त्र धारण करा दिए। नया वेश धारण करने के पश्चात् में वहाँ से अहमदाबाद के निकटवर्ती एक छोटे राज्य कोठकांगड़ा की ओर चला। दुर्भाग्यवश,मां में मुझे अपने जन्म स्थान के पास के एक गाँव का निवासी एक वैरागी मिल गया जो हमारे परिवार से भली-भाँति परिचित था। वह मुझे देखकर विस्मित हुआ उतना ही उसे देखकर मैं उद्धिग्त हुआ। स्वभावतः मेरे वहाँ उस विशेष वेश में आने का कारण पूछने पर मैंने उसे बताया कि विश्व का परिभ्रमण और दर्शन करने के विचार से घर से निकल आया हूं। उसने मेरे वस्त्रों का उपहास किया और मुझे इस उद्देश के लिए गृहत्याग करने का दोषी बताया। मेरी घबराहट के कारण वह वैरागी मेरे भावी संकल्प को जानने में सफल हो गया। मैंने उससे कह दिया कि कार्तिक के मेले में जो सिद्ध पुर में होगा, जाने की इच्छा है और मैं अब वहीं जा रहा हूं।

उस वैरागी से अलग होते ही मैं शीघ्र ही सिद्धपुर पहुँच गया और नीलकण्ठ महादेव के मन्दिर में ठहर गया, जहाँ दण्डी स्वामो तया अन्य ब्रह्मवारी लोग पहले से ही रहते थे। मैंने पित्रतात्मा पुरुषों से सम्पर्क करते हुए तथा विद्वानों एवं परमार्थ-परायण आचार्यों की सत्संगति में बिना किसी कष्ट के आनन्द पूर्वक दिन व्यतीत किए।

#### परिवार से सम्बंध विच्छेद

इसी बीच, वह वैरागी, जो मुझे कोठ कांगड़ा में मिला था, (घोखे-बाज सिद्ध हुन्रा) उसने हमारे परिशार को एक पत्र लिखा जिसमें मेरी श्राभिलाषा की सूचना तथा मेरे ढूँढे जाने के स्थान का भी संकेत दे दिया। फलतः मेरे पिता जी अपने सिपाहियों सहित सिद्धपुर न्नाए, और सारे मेले में मुझे कम से ढूँढना न्नारम्भ किया। उन विद्वान् पण्डितों से मेरे विषय में कुछ जानकर एक दिन प्रातः काल अचानक मेरे सामने न्ना खड़े हुए। भयंकर कोंघ के कारण उनकी न्नोर देखा नहीं जाता था। उन्होंने मुझे बूरी तरह से भिडका और उनके परिवार को सदा सदा के लिए बद- नाम करने का दोषी ठहराया। उन पर दृष्टिपात करते ही मैंने यह समभ लिया कि उनका विरोध करने का कोई लाभ नहीं होगा। अतः मैंने भट-पट यह निर्णय कर लिया कि मुझे क्या आचरण करना है। हाथ जोड़ कर उनके चरणों में गिरते हुए मैंने उनके कोध को शाँत करने के हेतु विनम्र स्वर से प्रार्थना की कि किसी के बहकाने से मैंने घर छोड़ दिया था और अब पश्चाताप से दुःखित होकर घर लौटने ही बाला था कि सौभाग्यवश आप आ गए। अब मैं आपके साथ घर लौटनाने का इच्छुक हूं। इतनी विनम्रता के उपरान्त भी कोध के आवेश में उन्होंने मेरे पीले वस्त्रों को फाड़कर चिथड़े बना दिया। भपट कर मेरे हाथ से तुम्बे को छीन लिया और उसे दूर फेंक दिया और साथ ही मुभपर तीखी भिड़कियों की बीछार करते रहे। साथ ही साथ मुझे पाता का हत्यारा भी कहा। उनके साथ चलने का वचन देने के बावजूद भी उन्होंने मुझे सिपाहियों की देखरिख में सौंप दिया और उन्हें मुभ पर कठोर निगरानी रखने तथा अपनी दृष्टि से एक पल भी श्रोभल न होने देने की शाज्ञा दी।

### वेदान्ती बना

किन्तु मेरा निश्चय भी पिता जी के निश्चय के समान ही पक्का था। मैं अपने उद्देश्य की पूर्ति के लिए दृढ़ संकल्प था और भाग निकलने के सुयोग की जागरूकता से प्रतीक्षा कर रहा था। उसी रात को मैंने देखा कि लगभग ३ बजे वह सिपाही जिसकी मुभ पर पहरा देने की बारी थी मुझे सोया समभकर स्वयं भी सो गया। चारों श्रोर शान्ति थी। श्रतः चुपचाप उठकर श्रौर हाथ में जल का तूम्बा(लोटा) अलेकर मैं भाग निकला श्रौर मेरी श्रनुपस्थिति का ज्ञान होने तक मैं१ मील दूर श्रवश्य निकल गया था। मार्ग में मैंने एक वृक्ष देखा जिसकी घनी शाखाएँ एक शिवालय की छत पर छाई हुई थीं। मैं उत्सुकता से उस पर चढ़ गया श्रौर श्रपने को उस के पत्तों के सघन गुच्छो में छिपाकर यह प्रतीक्षा करने लगा कि देखें मेरे भाग्य में क्या लिखा है। प्रातः लगभग ४ बजे मैंने मन्दिर के कंगूरों के छिद्रों से देखा कि सिपाही लोग मन्दिर के बाहर भीतर उत्साह पूर्वक मेरी खोज कर रहे हैं। मैंने श्वास की गित को रोक लिया श्रौर निस्स्यन्दन

अश्रंग्रेजी में यहां टम्बलर है। टम्बलर का अर्थ तूम्बा या जल पात्र है। दयानन्द लोटा लेकर ही निकल सकते थे। तूम्बा तो पिताजी ने पहले ही फोड़ दिया था। दूसरा कहां से माया होगा। —स० स्वामी

भाव से लेटा रहा। ग्रन्त में, ग्रपने ग्रापको गलत मार्ग पर समफकर वेश्रनमने होकर लौट गए। नयी मुठभेड़ से डर कर मैं सारे दिन भर उसी
स्थान पर छिरा रहा। श्रन्यकार के खूब फैन जाने पर मैं वृक्ष से उतर
कर विपरीत दिशा में भाग खड़ा हुग्रा। इस बार में ग्राम रास्तों से पहले
से भी ग्रिधिक बचता हुग्रा तथा जितना हो सकता था कम से कम लोगों
से मार्ग पूछता हुग्रा ग्रहमदाबाद पहुँच गया ग्रीर वहाँ से फौरन बड़ौदा
चला गया। वहाँ में चैतन्य मठ पर कुछ काल ठहरा। वेदान्त दर्शन के
विषय में मेरा ब्रह्मानन्द जी तथा ग्रन्यान्य ब्रह्मचारियों ग्रीर सन्न्यासियों
से ग्रनेक बार वाद-प्रतिवाद हुग्रा। यह श्री ब्रह्मानन्द जी तथा दूसरे पवित्रात्मा पुरुष ही थे जिन्होंने इस प्रसंग में कि मैं ब्रह्म हूं मेरा पूर्ण रूप से
समाधान कर दिया। मैं ब्रह्म हूं, ब्रह्म का ग्रंश हूं क्योंकि जीव ग्रौर ब्रह्म
एक ही हैं—मेरो यह धारणा ग्रचल हो गई। पहले भी वेदान्त पढ़ते
हुए मुझे यह विद्वास किसी सीमा तक ग्रवश्य हो गया था किन्तु ग्रब
तो शंकाश्रों का पूर्ण समाधान हो जाने से मुझे निश्चय हो गया कि मैं
ब्रह्म हूं।

#### वेदान्त का अध्ययन

बड़ौदा में बनारस की रहने वाली एक स्त्री से यह सुन कर कि काशी में किसी स्थान विशेष पर गरम विद्वान् पण्डितों की एक सभा होगी मैंने काशी की यात्रा धारम्भ कर दी। वहाँ पहुँच कर सिच्चिदानन्द परमहंस जी से मिला जिनसे मैंने विविध विज्ञान, प्रध्यात्म विज्ञान के प्रसंगों तथा धात्मतत्त्व के विषय में वार्तालाप किया। उनसे मुझे ज्ञात हुआ कि बहुत से चिरित्रवान् सन्न्यासी और ब्रह्मचारी चाणोद कितयाली में रहते हैं। परिणामतः मैं नर्मदा के किनारे किनारे चलता हुआ उस पवित्र स्थान पर पहुँच गया।

यहाँ पर में प्रथम बार बहुत से दीक्षित व योग में दीक्षित साधुश्रों, अनेक ब्रह्मचारियों और चिदाश्रम नामक सन्त्यासी से मिला। कुछ वाद-विवाद के बाद मैंने श्री परमानन्द परमहंस से कई मास तक वेदान्तसार, श्रायं हरिमिहिर तोटक, वेदान्त परिभाषा तथा अन्य दार्शनिक ग्रन्थों का श्रध्ययन किया। इस समय एक ब्रह्मचारी होने के नाते मुझे अपना भोजन स्वयं बनाना पड़ता था जो मेरी शिक्षा में एक बड़ा विघ्न बन गया था।

इस से छुटकारा पाने के लिए मैंने निर्णय किया कि यदि संभव हो सकें तो अक्ष सन्त्यास ग्राश्रम की चतुर्थ श्रेणी में प्रवेश किया जाए। इस नाम परिवर्तन से ग्रपने पारिवारिक परिचय को छिपाने ग्रौर इस प्रकार ग्रपनी सुरक्षा के लिए भी मैंने सन्त्यास का ग्रवलम्बन ग्रहण करना चाहा। ग्रौर ग्रपने मित्र एक दक्षिणी पंडित के माध्यम से मैंने वहाँ के एक दीक्षित ग्रथित उनमें सबसे ग्रत्यिक महा विद्वान् थे उनसे प्रार्थना की कि वे मुझे तुरन्त ही सन्त्यास दे दें। उन्होंने मेरे भरपूर यौवन के कारण मुझे सन्यास देने से साफ इन्कार कर दिया। किन्तु, मैं निराश नहीं हुग्रा।

कुछ मास पश्चात् दो दक्षिणात्य साधु स्राये । उनमें एक स्वामी था । स्रौर दूसरा ब्रह्मचारी । वे चाणोद के निकट ही जंगल में स्थित एकांत खण्डर में ठहर गए । जो हमारे स्थान से दो मील की दूरी पर था । मेरे दिक्षणी मित्र जो वेदान्त दर्शन के गंभीर विद्वान् थे-मुझे साथ लेकर उनसे मिलने गए । स्राध्यात्मिक विचार विनिमय के उपरान्त वे दोनों दीक्षित एक दूसरे के विस्तृत स्रध्ययन से परिचित हो गए । उन्होंने हमें बताया कि

<sup>%</sup>सन्त्यास :—शास्त्रों में विविध ग्राश्रमों तथा ग्रवस्थाग्रों का वर्णन है। (१) ब्रह्मचारी—जो भिक्षा वृत्ति से निर्वाह करता हुग्रा तथा वीर्य रक्षा करता हुग्रा ग्रध्ययन रत रह कर जीवन बिताता है।

<sup>(</sup>२) गृहस्थ-जो पृण्यमय विवाहित जीवन विताता है।

<sup>(</sup>३) वानप्रस्थ—जो एक साधु जीवन बिताता है। (४)—सन्त्यासी या चतुर्थ ग्राश्रमी—यह सर्वोच्च ग्राश्रम है जिस में पहले तीनों ग्राश्रमों का भी सदस्य प्रवेश पा सकता है। इस ग्राश्रम में भी चार किन सोपान हैं (क) कुटिचर—जो यज्ञोपवीत धारण किए हुए, चोटी रखे तीन ग्रन्थी वाला दण्ड धारण किये, रिक्तम काषाय वस्त्र धारण करता है। एक कुटिया निर्जन स्थान में रहते हुए पर-ब्रह्म के ध्यान में निरत रहता है। (ख) बहूदक—जो उसी प्रकार के रिक्तम वस्त्र धारण किए हुए, सात घरों से एकित्रत भिक्षा पर निर्वाह करता है श्रीर ग्रपने परिवार से सर्वथा पृथक् रहता है (ग) हंस—पूर्व दो की भान्ति ही है। किन्तु यह एक गाठ वाला दण्ड धारण करता है दाढी तथा केश बढ़ा कर रखता है, यह सर्वोच्च श्रेणी का चतुर्थ श्रेणी का सन्त्यासी है। जो परमहंस सिद्ध होता है दीक्षित कहा जाता है। (थि॰)

वे शंकराचार्य के प्रमुख मठ प्रुगिरि मठ से ग्राये थे ग्रौर द्वारका की यात्रा पर जा रहे थे। मैंने स्वामी परमानन्द सरस्वती को ग्रपनी तात्का-लिक ग्रवस्था, स्थिति, ध्येय तथा कठिनाइयों से ग्रवगत कराने के लिये ग्रौर सन्त्यास की दीक्षार्थ ग्रपने इन्हीं दक्षिणी मित्र से कहलाया। तद-नुसार उन्होंने स्वामी परमानन्द जी को बताया कि'यह एक ग्रह्पवयस्क ब्रह्मचारी है जो ग्रध्यात्म शास्त्र निर्विन्घता पूर्वक पढ़ना चाहता है श्रौर जो सब प्रकार के दोषों ग्रोर ऐबों से मुक्त है। ग्रपने विद्योपार्जन को निर्विष्न चलाने के लिए यह कृतसंकल्प है। मतः मै इसको सन्न्यासियों की चतुर्थ श्रेणी की दीक्षा के योग्य समभता हूं। इस प्रकार इसको सांसारिक उत्तर-दायित्व ग्रौर बन्धनों से भी छुटकारा पानेके लिए ठोस सहयोगमिल जाएगा। ग्रौर यह ग्रपने ग्राध्यात्मिक ग्रध्ययन में निर्वाघ रूप से ग्रागे बढ़ सकेगा।" प्रथम तो इन स्वामी जी ने भी इनकार कर दिया कि दीक्षार्थी की स्रायू छोटी है। साथ ही वे स्वयं महाराष्ट्रीय थे ग्रतः उन्होंने मुझे किसी गुज-राती सन्यासी से दीक्षार्थ प्रार्थना करने की सलाह दी। मेरे मित्र के उत्सूकता पूर्वक प्रेरणा देने पर तथा यह याद दिलाने पर कि महाराष्ट्रीय सन्न्यासी गणतो गौड़ों को भी दीक्षा दे देते हैं श्रौर पाँचद्राविड़ों में से होने के नाते इसके मामले में कोई भ्रापत्तिकी संभावना नहीं है। उन्होंने स्वीकृति दे दी। इस से तीसरे दिन उन्होंने मेरा दीक्षा संस्कार करके मेरा नाम दयानन्द सरस्वती रखा श्रीर मुझे एक दण्ड अप्रदान कर दिया । दीक्षा प्रदाता की ग्राज्ञा से तथा ग्रापनी भी इच्छा से मुझे एक लाक्षणिक बांस जिसे दण्ड कहते हैं साथ रखना पड़ता था, मैंने कुछ समय के लिए त्याग दिया क्योंकि इसके साथ सन्न्यासी के विशेष कर्मकाण्ड ग्रौर रीति रिवाज जुड़े हुए थे। इससे मेरी शिक्षा की निर्विचन उन्नति में बाघा ही उपस्थित होती थी।

## यात्राएं-योग की खोज

दीक्षा समारोह समाप्त होने पर वे द्वारका चले गये। कुछ समय तक मैं एक साधारण सन्यासी के रूप में चाणोद कल्याणी में ही रहा।

किन्तु, व्यास स्राश्रम में रह रहे एक योग विद्या विशारद स्वामी योगानन्द के विषय में सुनकर उनके पास एक विनीत शिष्य के रूप में

<sup>%</sup> तीन ग्रौर सात ग्रन्थियों से युक्त सरल सीधा बाँस जो दण्डी स्वामियों को दीक्षा सामर्थय के चिन्ह के रूप में दिया जाता है।

प्रस्तुत हुन्ना तथा योग विद्या के पठनात्मक एवं कियात्मक ग्रभ्यासों की शिक्षा प्राप्त करने लगा। प्रारम्भिक शिक्षा की समाप्ति पर मैं छितूर चला गया क्योंकि वहाँ इस कस्बे के सीमा प्रान्त भाग में कृष्ण शास्त्री रहते थे जिनके पथ प्रदर्शन में मैंने ग्रपने संस्कृत व्याकरण के ज्ञान को पूर्ण कर लिया उसके पश्चात् मैं चाणोद लौट गया जहाँ पर मैं एक दीर्घकाल तक रहा। वहाँ पर ज्वाला नन्द पुरी ग्रौर शिवानन्द गिरि दोनों योगियों के मिलने पर वहां उनके साथ योग का ग्रभ्यास किया हम तीनों लुप्त प्रायः योग के विषय में गहन चर्चा करते थे। ग्रन्त में, उनके ग्रादेश के ग्रनुसार उनकी विदाई के एक मास पश्चात् मैं उनके पास ग्रहमदाबाद के निकट दूधेश्वर पर पहुँच गया जहां उन्होंने मुझे योग विद्या के गूढ़तम रहस्य तथा ग्रभ्यास बताने की प्रतिज्ञा की थी। उन्होंने ग्रपने वचन को निभाया ग्रौर इस महान विज्ञान के ग्रभ्यासात्मक रहस्यों की प्राप्ति के लिए मैं उन पहानुभावों का फ्रणी हूं।

इसके भी अनन्तर मुझे ज्ञात हुआ कि राजपूताना के आबू पर्वत के शिखरों पर उनसे भी अधिक पहुँचे हुए तथा विद्वान् योगी रहते हैं। वहाँ से मैंने पुनः यात्रा की तथा अलवदा भवानी आदि प्रसिद्ध तीथों पर वह महान् योगी मुझे मिले, जिनकी मैं उत्सुकता पूर्वक तलाश कर रहा था। उनसे भवानी गिरि की चोटी पर योग की पद्धति के विविध विधि विधान सीखे।

सं० १६११ की समाप्ति पर हरिद्वार के कुम्भ के मेले में मैं पहली वार सम्मिलित हुआ, जहाँ बहुत से ऐसे महात्मा और दार्शनिकमहा पुरुष इकट्ठे होते हैं जिनके साधारणतया दर्शन दुर्लभ हैं। जब तक मेले भें यात्रियों की भीड़-भाड़ बनी रही में चण्डी के जंगल में एकान्त स्थान में रहा और योगाभ्यास करता रहा। यात्री लोगों के हट जाने पर में ऋषिकेश चला गया जहां कभी-कभी पिवत्रात्मा योगियों की संगित में किन्तु प्रायः एकाकी ही योग का अध्ययन और अभ्यास करता रहा।

# टिहरी को प्रस्थान

ऋषिकेश में एकान्त में कुछ समय बिताकर,एक ब्रह्मचारी श्रीर दो पहाड़ी साधुर्क्षों के साथ मैं टिहरी पहुँच गया यह स्थान साधुर्क्षों श्रीर राज पण्डितों से परिपूर्ण था । ये लोग विस्तृत पाण्डित्य के कारण राज- पण्डित कहलाते थे । उनमें से एक ने मुझे सायंकालीन भोजन का सादर निमन्त्रण दिया । निक्ष्यित समय पर उसने मुझे सुविधापूर्वक ग्रपने स्थान पर बुलाने के लिए एक व्यक्ति भेज दिया। ब्रह्मचारी तथा में दोनों उस व्यक्ति के साथ गए। किन्तु घर पहरेंचने पर हमें एक ब्राह्मण को माँस काटते हुए श्रीर श्रन्दर के कमरे में जाने पर कई ब्राह्मणों को मौस के ढेरों, पश्रश्रों के पिछले भागों की बोटियों तथा पकाए हुए सिरों को सामने रखे बैठे देखकर उद्वेग व त्रास हुन्रा घर के स्वामी ने मेरा हार्दिक स्वागत किया, किन्तु बहत ही संक्षिप्त शब्दों में उनसे ग्रपना शूभ कार्य करते रहने ग्रीर मेरे कारण से बाधित न होने की प्रार्थना कर मैं उसघर से लौट पड़ा ग्रौर ग्रपने स्थान पर ग्रा गया। कुछ ही मिनट बाद वह गोर्मांस भक्षी पंडित मेरे स्थान पर ग्राकर वापिस लौटने की प्रार्थना करने लगा। स्वयं को दोषमूक्त करने के यतन में उस ने कहा कि वे स्वादिष्ट व्यञ्जन मेरी ही खातिर बनाए गए थे। तब मैंने दृढ़ता से कहा कि ग्रापकी याचना व्यर्थ भ्राप मांसाहारी लोग हैं जबिक मैं एक विशुद्ध शाकाहारी हुँ जो मांस को देखते ही बीमार हो जाता है। ग्रगर ग्राप फिर भी भोजन कराने का ग्राग्रह करें तो मेरे लिए कुछ ग्रन्न तथा सब्जी भेज दें, जिन्हें मेरा ब्रह्म-चारी पका लेगा। ऐसा करने की प्रतिज्ञा करके वह बहुत परेशान सा हग्रा श्रा वापिस चला गया।

## वाम मार्ग या भारतीय मद्य प्रियता

टिहरी ठहरे हुए मैंने उसी पण्डित से कुछ पुस्तकों तथा निबन्धों के विषय में पूछताछ की। उनकी मुझे पढ़ने के लिए श्रावश्यकता थी। मैंने पूछा कि कौनसी पुस्तकों श्रथवा पांडुलिपियां उस स्थान पर या कहाँ से प्राप्त की जा सकती हैं। उसने संस्कृत व्याकरण, साहित्य, शब्दकोश, ज्योतिष, तंत्र-साहित्य तथा विधि प्रतिपादक कुछ ग्रन्थों का वर्णन किया। यह जानकर कि ये ग्रन्थ मेरे लिए नवीन थे। मैंने उनकी प्राप्त के लिए उनसे ही प्रार्थना की। तब वह विद्वान् उद्धिष्ट विषय से सम्बन्धित श्रनेक पुस्तकों लाया। पर ज्यों ही मैंने इन्हें खोला, मेरी दृष्टि इनमें श्रविश्वस-नीय श्रश्लोलता, श्रौर मूल ग्रन्थों के मिथ्या तथा श्रसंगत श्रनुवाद एवं विवेक शून्यता से परिपूर्ण स्थलों पर पड़ी कि मैं श्रतीव भयभीत हो गया। इन ग्रन्थों में माता, बहन श्रौर पुत्री तथा श्रूद्री तथा जाति से बाहर निकाली हुई नीच चाण्डालों के साथ भी संभोग करने की खुली श्राज्ञा है। नंग घडंग होकर पूजा की जाती है। मद्य, मछली, सब प्रकार के जानवरों के मांस के सेवन तथा मुद्रा विषय भोग के श्रश्लील चित्रों की प्रदर्शनी

का प्रयोग ब्राह्मण से लेकर शूद्र तक करते हैं। ग्रौर यह स्पष्ट लिखा था कि ये मकार से प्रारम्भ होने वाली पाँचों चीजें (पंचमकार) उदाहरणाथ मद्य, मीन, माँस, मुद्रा ग्रौर मेथुनादि सब मोक्ष प्राप्ति के विभिन्न साधन हैं। तन्त्र ग्रन्थों के सूची-पत्रों का ग्रध्ययन करने से मुझे धार्मिक कथित इस घृणित साहित्य के लेखकों के कुचक तथा दुराचरण का पूर्ण विश्वास हो गया। ग्रतः मैंने इस स्थान को त्याग दिया ग्रौर श्रीनगर अचला गया। धार्मिक स्थानों की यात्र।

केदारघाट पर स्थित एक मन्दिर में रहते हुए मैं इन तन्त्र प्रन्थों को स्थानीय पिण्डतों से विवाद के प्रवसर पर हथियार के रूप में प्रयुक्त करता था। वहां पर मैं गंगा गिरि नामक एक साधु से परिचित हो गया था। वह जंगल में जिस पर्वत पर रहते थे उसे दिन भर कभी नहीं छोड़ते थे। हम।रे परिचय ने मित्रता का रूप घारण कर लिया क्योंकि मैंने शीध्र ही जान लिया था कि वे पूर्ण रूप से ग्रादर के योग्य थे। साथ रहते हुए हमने योग तथा ग्रन्य धामिक विषयों पर विचार-विमर्श किया ग्रीर घनिष्ट प्रश्नोत्तर से मुझे तसल्ली हो गई कि हम दोनों एक दूसरे के लिए निताँत उपयुक्त थे। मेरे लिए उनकी संगति इतनी ग्राकर्षक थी कि मैं उनके पास दो मास से ग्रधिक ठहरा। इस समय के बीतने के बाद तथा पत मड़ ऋतु ग्रा जाने पर मैं ग्रपने साथी दोनों साध्रग्नों तथा ब्रह्मचारी के साथ केदार घाट से ग्रन्य स्थानों की ग्रोर चल पड़ा।

हम रुद्र प्रयोग तथा ग्रन्य नगरों की यात्रा करते हुए ग्रगस्त्यमुनि के ग्राश्रम में ग्रा गये इसके उत्तर में शिवपुरी नामक एक पहाड़ की चोटी है वहाँ पर मैंने शीतकाल के चार मास ब्यतीत किये। तत्पश्चात् मैं ब्रह्मचारी ग्रीर दोनों साधुग्रों से पृथक् होकर एकाकी तथा ग्रविचल निश्चय से केदार की ग्रोर लौट पड़ा तथा गुष्त काशी पहुँच गया।

सूक्ष्म व्यवहित विप्रकृष्टदर्शी अयोगियों की खोज

मैं वहाँ बहुत थोड़े दिन ठहरा स्रौर वहाँ से त्रियुगी नारायण तीर्थ स्थान को चला गया। स्रपने मार्ग में गौरी कुण्ड नामक जलाशय तथा भीम

<sup>%</sup> श्री नगर - काशमीर वाला है। वहां से लौटते हुए ही योगी राज दयानन्द केदार घाट ग्राये उत्तर काशी से जोचार मील की दूरी पर है। देखों 'ग्रात्मचरित्र की प्रामाणिकता' पृष्ट् —स० स्वामी

<sup>%</sup> ऐसे योगी जो सूक्ष्म से सूक्ष्म परमाणु, ब्राकाश, ब्रात्मा, परमात्मा को ग्रीर बहुत ही दूर की—सब ही लोक-लोकान्तरों की, व्यवधान वाली छिपी वस्तुग्रों को देख सकें। —स० स्वामी

गुफा पर होता गया। कुछ दिनों बाद प्रपने प्रिय निवास स्थान केदार पर लौट कर मैंने विश्राम किया। वहाँ पर भी कुछ पूजा करने वाले ब्राह्मण साधुजन जिन्हें पण्डे कहते थे तथा जंगम सम्प्रदाय के केदार मन्दिर के भक्त लोग तब तक मेरे साथ ठहरे रहे जब तक कि मेरे पहले साथी ब्रह्मचारी तथा दोनों साधु नहीं लौटे। मैंने एक निश्चित उददेश्य से उनके रीति रिवाजों तथा किया कलापों का निकट से अध्ययन किया श्रीर इन सम्प्रदायों के विषय में जो कुछ भी ज्ञातब्य था — इस सम्प्रदाय के विषय में जानने के बाद मेरे मन में चारों तरफ के सदा बर्फ से ढके रहने वाले पहाड़ों पर जाकर पहँचे हुए सिद्ध योगियों के दर्शन करने की जिनके बारे में सुनता रहा पर कभी दर्शन न कर सका। उत्कट इच्छा जागी। मेरा दृढ़ संकल्प था चाहे कुछ भी हो मैं इस बात का पता लगाकर रहूंगा कि वहाँ जैसा मैंने सुना ऐसे सिद्ध योगी हैं ग्रथवा नहीं। किन्तु, पर्वतीय यात्रा की घोर कठिनाइयों तथा श्रत्यिक ठण्ड ने मुझे विवश कर दिया कि मैं पहले पर्वतीय जातियों के लोगों से यह पूछ ताछ कर लूँ कि वे इन सिद्धों के विषय में क्या जानते हैं। किन्तुहर जगह मुझे इस विषय में सर्वथा भ्रनभिज्ञ ग्रथवा उपह:सास्पद ग्रन्ध विश्वा-सियों से ही भेंट हुई। फलत: इस प्रकार बीस दिन वृथा भ्रमण करके निराश होकर मैं वापिस लौट पड़ा मैं पूर्वकी भांति एकाकी ही था क्यों कि मेरे साथियों ने जो मेरे साथ हो लिए थे शीत की भयंकरता के कारण चलने के दो दिन बाद ही मेरा साथ छोड़ दिया। तब मैं तुंगनाथ के शिखिर पर चढ़ गया। वहाँ मैंने मूर्तियों तथा स्थानापन्न पुरोहितों से भरेएक मन्दिर को देखा। मैं उसी दिन शी घ्रता पूर्वक शिखिर से नीचे उतर ग्राया। मेरे सम्मुख दो मार्गथे एक पश्चिम की ग्रोर जाताथा तथा दूसरा दक्षिण पश्चिमकी स्रोर मैंने ग्रटकलपच्च जंगल को जाने वाले मार्ग को चुन लिया भ्रौर उस पर चढ़ने लगा। शीघ्र ही थोड़ी देर में यह मार्ग मुझे एक घने जंगल में ले गया। जिसमें विषम चट्टानें तथा सूखे हुए जलहीन नाले थे। यह मार्ग एकाएक यहीं समाप्त हो गया।इस प्रकार सब श्रोर से घिर जाने पर मुझे यह निर्णय करना पड़ा कि मैं ऊपर चढ़ेँया नीचे उतरूं शिखिर की ग्रंधिक ऊँचाई तथा उस ऊबड-खाबड तथा एकदम खड़े पहाड़ पर चढ़ने की भयंकर कठिनाइयों का विचार करके मैंने स्थिर किया कि मेरे चोटी पर पहुँचने से पूर्व रात पड़ जाएगी। म्रतः उस रात शिखर पर पहुँचना मुझे असरभव जान पड़ा काफी कटिनाई से घास तथा भाड़ियों को पकड़ पकड कर मैं सूखेनाले के ऊँचे किनारे पर पहुँच गया। चट्टान पर खड़े होकर मैंने चारों स्रोर सब स्रोर व्याप्त निगाह डाली मुझे वहाँ दुर्गम चट्टानें ऊँचे पहाड़ी,प्रदेश, निबिड जंगल के स्रतिरिक्त स्रौर कुछ भी न दीख पड़ा। जहाँ से कोई मानव नहीं गुजर सकता था। उसी समय सूर्य भी शीघ्रता पूर्वक स्रस्ताचल की स्रोर जा रहा था सन्धकार शीघ्र ही सब स्रोर छा जाएगा स्रौर तब जल तथा स्राग जलाने के साधन के विना मेरी इस जंगल की भयंकर निर्जनता में क्या दशा होगी।

# महन्त बनाने का प्रलोभन

श्रत्यन्त शान्त एवं क्लान्त हुन्ना तथा काँटों की तीखी वेदना से जिन्होंने मेरे शरीर के परिघान को तार-तार कर दिया.मेरे सारे शरीर को घायल तथा पैरों को लंगड़ा कर दिया था, फिर भी मैंने जंगल को पार कर ही लिया और श्रन्तत: मैं पर्वत की तलहटी में एक मार्ग पर जा पहुंचा । मरे चारों श्रोर तथा ऊपर भी अन्धेरा था श्रौर तात्कालिक सूभ-वूभ द्वारा राह काटता हुन्ना यत्न करता रहा कि मैं राह से नभटक न्नानतः मैं बहुत सी भोपड़ियों के पास जा पहुंचा वहां के लोगों से यह जानकर कि वहमार्ग श्रोखी मठ को जाता है मैंने उस श्रोर कदम बढाये श्रीर वहीं रात्रि व्यतीत की । प्रात:काल पर्याप्त विश्वान्त तथा ताजा होकर मैं गुप्तकाशी को लौटा जहां से ग्रगले ही दिन मैं उत्तर की ग्रोर चल पड़ा था । किन्तू उस यात्रा ने मुझे स्राकृष्ट कर लिया तथा में शीघ्र ही पुनः स्रोखी मठ पहुँच गया स्रौर इस मठ के निव। सियों के रहनसहन का अध्ययन करने लगा मुझे उस प्रसिद्ध तथा सम्पन्त मठ का परीक्षण करने के लिए पर्याप्त समय मिल गया जो बाहर से साघुता ग्रौर पवित्रता के ग्राडम्बर से भरा था । मठ के महन्त ने मुझे शिष्य बनाकर वहीं रख लेने के लिए मुझे ललचाने का भरपूर यत्न किया । उन्होंने मेरे सामने यह भी प्रलोभन-जिसे उन्होंने चका चौंब करने वाला समभा-रखा एक दिन मुझे उनके लाखों रुपये, बैभव, शक्ति सामर्थ्य एवं ब्रन्तत: उनके महन्त पद का उत्तराधिकार मिल जाएगा । मैंने स्पष्ट उत्तर दिया कि यदि मुझे घन ग्रथवा शान की लालसा होती तो मैं अपने पिताजी के घर से, जो सब प्रकार के घनघान्य से पूर्ण आपके मठ में किसी भी प्रकार कम ग्रानन्ददायक ग्रौर ग्राकर्षक नहीं था, छिप कर नहीं भाग निकलता । जिस उद्देश्य ने मुफ्से इन सब सांसारिक सम्पदाय्रों का त्याग करा दिया है उस उद्देश्य का ग्रापको न तो ज्ञान है श्रीर ही उसके लिए आप प्रयत्न शील हैं उसने उस उद्देश के विषय में जिज्ञासा की जिसके लिए में इतना प्रयत्नशील था। मेंने बताया कि वह उद्देश है — रहस्य का ज्ञान, एक सच्चे योगी की वास्तविक कमाई मुक्ति है। जो किसी को प्रपनी ध्रात्मा की शुद्धि से प्राप्त होती है और दूसरे जैसे कि मानव जाति के प्रति ग्रपने कर्तवा को निभाना तथा उसको उन्नत करना ग्रादि भी इसके साथ ही चल सकते हैं — जो कि योग साधना के बिना नहीं प्राप्त हो सकते। महन्त ने इस उद्देश्य की सराहना की ग्रौर कहा कि यह बहुत उत्तम है ग्रौर ग्रपने साथ कुछ काल तक ठहरने को कहा, किन्तु मैं चुप रहा ग्रौर कोई उत्तर नहीं दिया। मुझे ग्रपनी खोज में सफलता नहीं मिली थी। दूसरे दिन प्रातः बहुत शीध्र उठकर मैंने इस धन सम्पन्न मठ को छोड़ दिया तथा जोशी मठ को चला गया। दहाँ दक्षिणात्य तथा महाराष्ट्रिय विद्वान् सन्यासियों, शास्त्रज्ञ तथा सच्चे साधुश्रों की सत्संगित में मैं कुछ समय ठहरा।

## जोशी मठ के योगी

जोशी मठ में मैं बहुत से योगियों तथा विद्वान् साधुश्रों से मिला तथा श्रनेक वाद विवाद द्वारा मैंने योगिवद्या ग्रौर के बारे में भी ग्रधिकसीखा उनसे विछुड़कर मैं बद्री-नारायण पहुँच गया। उस समय इसके मुख्य महन्त रावल जी नामक एक विद्वान् थे। मैं उनके साथ कुछ दिन रहा। हमारे वेदों तथा दर्शनों पर वाद विवाद हुग्रा। उनके समीपवर्ती प्रदेश में रहने वाले किसी सिद्ध योगी के विषय में पूछने पर मुझे यह जानकर दुःख हुग्रा कि उस समय ऐसा कोई योगो वहाँ नहीं था पर उसने सुन रखा था कि वह सिद्ध लोग उस मन्दिर में कभी-कभी स्वभावतः दर्शन के लिये ग्राते हैं मैंने यहां दृढ़ निश्चय किया कि मैं योगियों को समस्त देश में विशेषकर पहाड़ों में खोज निकाल्गा।

## योगियों की आगे खोज

एक दिन मैं दिन निकलते ही यात्रा के लिए निकल पड़ा ग्रौर पर्वत की तलहटी के साथ-साथ चलता हुग्रा ग्रन्ततः ग्रलकनन्दा नदी किनारे पर पहुँच गया। मुझे इसको पार करने की विशेष इच्छा नहीं हुई क्यों कि मैंने इसके दूसरे तट पर माना नामक विशाल गांव को देखा। ग्रतः मैंने नदी की घारा के साथ पर्वत की तलहटी में जंगल की श्रोर पग बढ़ाए। पहा- डिग्रां तथा मार्ग भी घनी बरफ से ढके हुए थे ग्रौर बड़ी भारी कठिनाई के

बाद मै उस स्थान पर पहुँचा जहां पर स्रलकनन्दा का उद्गम स्रोत है। किन्तु वहां पर स्रपने स्रापको चारों स्रोर ऊँची पर्वतमाला से घिरा हुन्ना पाकर तथा उस स्थान से स्रपरिचित होने के कारण एक बार तो उसी क्षण मेरी प्रगति स्रवरुद्ध हो गई क्यों कि शीघ्र ही मार्ग एक। एक बन्द हो गया था तथा मुझे किसी भी दिशा में कोई पगडंडी भा दिखाई नहीं पड़ती थी। मुझे सूफ नहीं रहा था कि स्रागे क्या किया जाए। किन्तु मैंने नदी को पार करके मार्ग के लिए पूछताछ करने का निश्चय किया। मैं बहुत ही हल्का स्रौर पतला कपड़ा पहने हुन्ना था तथा शीत स्रत्यधिक स्रौर शीघ्र ही स्रसद्ध हो गया था। भूख स्रौर प्यास का स्रनुभव होने पर, भूख की प्रतारणा के लिए मैंने एक बरफ का टुकड़ा खा लिया किन्तु भूख शान्त न हुई।

तब मैं नदी पार करने लगा, यह कहीं-कहीं पर बहत गहरी थी श्रीर कहीं कम गहरी - तथापि गहराई एक हाथ से तथा चौड़ाई स्राठ दस हाथ से ज्यादा न थी। नदी का पाट छोटे-छोटे चुभने वाले हिमलण्डों से भरा था जिनसे मेरे नंगे पैर ज़स्मी हो गये तथा उनसे रवतस्राव होने लगा स्रतीव भाग्य से,स्रसह्यः शीत ने मेरे पैर संज्ञा शून्य कर दिये तथा रक्तस्राव की ग्रिधिकता ने मेरे शरीर को चेतना रहित कर दिया। ग्रनेक बार बरफ पर फिसलते हुए मेरे पग डगमगा गए ऋौर मैं गिरने लगा ऋौर इस प्रकार उसीस्थान पर जमकर मरने वाला हो गया। मैने इस तत्त्व को जान लिया कि यदि बरफ में श्रौंधे मूँह गिर गया तो मेरे शरीर के ज्ञान शून्य होने के कारण मेरा फिर से उठ पाना कठिन होगा किसी प्रकार कठोर उद्यम श्रीर भयंकर संघर्ष के बाद में दूसरे किनारे पर सुरक्षित पहुँच सका, इस समय में जीवित कम था ग्रीर मृतक ग्रधिक । मैंने शीझता पूर्वक शरीर के ऊपरी भाग को विवस्त्र किया, जो भी वस्त्र मेरे पास थे उन्हें पैरों पर तलवों से घुटनों तक लपेट लिया। तब थका हुम्रा भूखा-प्यासा तथा चलने में ग्रसमर्थ हुग्रा खड़ा खड़ा किसी ग्रज्ञात सहायता के लिए इधर उधर निहारने लगा यह न जानते हुए कि वह कब ग्रौर कहाँ ग्रन्ततः चारों ग्रोर म्रन्तिम दृष्टिपात करने पर मैने दो पहाड़ी म्रादिमयों को खड़े हए देखा जिल्होंने स्राकर 'काशीसम्बा' कह कर मुझे प्रणाम किया तथा भोजनार्थ अपने घर चलने का स्रामन्त्रण दिया मुसीबत को सुनकर उन्होंने मुझे सत्पत नामक पवित्र स्थान पर पहुँचाने काँभी वचन दिया। किन्तु मैंने चल न

क्षयह नाम सतपत या सतोपन्त के नाम से जाना जाता है।

<sup>—</sup>स०स्वामी

सकने के कारण इनकार कर दिया। उनके बारम्बार अनुरोध करने पर भी मैं दढ़ रहा और उनके साथ जाने के लिए साहस न कर सका जैसाकि वह चाहते थे। उनसे यह कह कर कि मैं मर जाना ठीक समभता हूं मेंने उनकी बातों को सुनने से इनकार कर दिया।

किन्तु उसी समय यह विचार भ्राया कि भ्रच्छा होता यदि में वापिस जाकर भ्रपने ग्रध्ययनकार्य में लग जाता,तब तकदोनों व्यक्ति मुझे छोड़कर पहाड़ियों में भ्रदृश्य हो गये। विश्राम करके में लौट पड़ा तथा वसुधारा नामक पवित्र तीर्थ पर कुछ मिनट रुक कर मानाग्रामॐ के पास से होता हुआ सायं = बजे बद्रीनारायण पहुँच गया।

मुझे देखकर रावल जी तथा दूसरे साथियों ने चिकत होकर पूछताछ की कि मैं प्रातःकाल से कहाँ रहा। मैंने उन्हें सारा वृत्तान्त यथार्थ
सुना दिया। थोड़ा सा भोजन करके क्षीण हुए बल को प्राप्त किया तथा
सो गया। किन्तु प्रातःकाल शीघ्र ही रावल जी से विदा लेकर वापिस
रामपुर की यात्रा पर निकल पड़ा। सायंकाल मैं एक उच्च साधु के यहाँ
पहुँच गया ग्रौर वहीं रात्रि बिताई। वह व्यक्ति जीते-जागते महानतम
साधुग्रों में से एक समभा जाता था ग्रौर मैंने उनसे धामिक विषयों पर
पर लम्बा वार्तालाप किया ग्रपने निश्चय में ग्रौर भी ग्रधिक दृढ़ होकर मैं
वहाँ से चलकर पहाड़ियों तथा जंगलों को पार करता हुग्रा, चिलकिया
घाटी से उतरकर रामपुर पहुँच गया तथा ग्रपनी पिवत्रता ग्रौर विशुद्धता
में प्रसिद्ध श्री रामगिरि के निवास स्थान पर ठहर गया। मैंने उन्हें एक
ग्रसाधारण ढंग का व्यक्ति पाया। वे कभी नहीं सोते थे किन्तु सारी रातभर स्पष्टतया ग्रपने ग्राप से ही संभाषण करते रहते थे जो कभी-कभी तेज
ग्रावाज में भी होता था। कभी-कभी हम तेज चीख—तदुपरान्त रोने की
ग्रावाज सुनते थे। यद्यपि उनके कमरे में उनके ग्रतिरिक्त कोई नहीं

क्कमाना -यत्र तत्र उपलब्ध थियासोफिस्ट की हिन्दी पाण्डुलिपियों में 'मग्नम्' या 'मग्नङ्' जिला है। पाण्डुलिपि लोजी श्री पं॰ लेखरामजी स्रायं मुसाफिर, श्री पं॰ भगवद्त्तजी रिसर्चस्कालर, तथा स्वामी सत्यानन्द जी ने स्रपने-स्रपने ऋषि के छापे जीवन चरित्रों में यहाँ 'मग्नम्' ही छापा स्रौर माना है।

यह स्थान बद्रीनारायण से १३४ मील की दूरी पर कैलाश के मार्ग में है। देखो—ग्रा. प्र. पृ० ६५; तथा पृ० १३१

होता था। अत्यन्त आश्चर्य चिकत होकर मैंने उनके चेलों तथा शिष्यों से पूछताछ की किन्तु सबने उनकी आदत ही ऐसी बताई। इसके कारण का वर्णन कोई नहीं कर सका। कुछ समय पश्चात् उनसे बातचीत करके मैं समक गया कि यह सब वस्तुतः क्या था। और मुझे यह स्थिर विश्वास हो गया कि वे सच्चे योग का अभ्यासा नहीं कर रहे थे परन्तु उसमें उन्हें आंशिक सफलता प्राप्त थी। यहाँ भी मुझे वह वस्तु, जिसकी मुझे खोज थी, हाथ न लगी।

# योग की पुस्तकें तथा विज्ञान

उन्हें छोड़कर मैं काशीपुर गया और वहाँ से द्रोण सागर जहाँ मैंने सारा शीतकाल व्यतीत किया। वहाँ से मुरादाबाद होता हुग्रा सम्बल पहुंचा । गढ़ मुक्तेक्ष्वर को पार करने पर मुझे ज्ञात हुम्रा कि में गंगा के तट पर पुन: ग्रा गया हूं। उस समय अन्य धार्मिक पुस्तकों के ग्रतिरिक्त मेरे पास शिव सन्ध्या,हेठ प्रदीपिका योगवीज ग्रौर घेरण्ड संहिता थीं जिन्हें में ग्रपनी यात्रा में पढ़ा करता था। इनमें से कुछ पुस्तकों में नाड़ी चालन एवं नाडी चकों का विशुद्ध विवरण था जिसे मैं ग्रहण न कर पाया जिससे ऋन्त में मूझे उस विवरण की तथ्यता में संदेह हो गया। कुछ समय तक ग्रपने संद्यों को निवृत्त करने का यत्न करता रहा, परन्तु मुझे अवसर हाथ न लगा। एक दिन मैने एक शव को जल पर बहते देखा। यह सुग्रवसर था ग्रौर यह मुक्त पर निर्भर करताथा कि मैं इन पुस्तकों में विणित शरीर रचना तथा प्राँतरिक संस्थानों की सत्यता की परख के द्वारा प्रपना समा-धान प्राप्त करूँ। पुस्तकों को एक तरफ रख कर ग्रौर वस्त्र उतार कर निश्चय पूर्वक मैं नदी में कूद पड़ा तथा शीघ्र ही शव को निकाल कर उसे किनारे पर रख दिया तथा एक तेज चाकु के द्वारा ऋपनी पूरी सावधानी के साथ इसे चीर कर खोला । मैंने नाभि से पसलियों तक चीरते हुए हृदय कमल, एवं मस्तिष्क ग्रौर गले के एक भाग (विशुद्धि चक्र) का परीक्षण किया। मैंने बड़े ध्यानपूर्वक उन्हें पुस्तकीय विवरण से मिलाया किन्तू मिलान खाता न देखकर पुस्तकों को फाड़कर शव के साथ ही बहा दिया। उस समय से मैं धीरे घीरे इस परिणाम पर पहुँचा कि वेदों, उपनिषदों यातं-जल योग सूत्रों ग्रौर सांख्य सूत्रों को छोड़ कर योग विज्ञान पर लिखा हम्रा

पु० ११३।

सारा कार्य मिथ्या है अगि गंगा तट पर कुछ समय का कालयापन करके मैं फरुखा बाद पहुँचा श्रौर फिर स्रोनजीरम होता हुश्रा छावती के पूर्वी मार्ग से सं॰ १६१२ (ई० १८४४) की समाप्ति पर कानपुर पहुँचा अ

## योगाभ्यास

पाँच मासों में मैं कानपुर श्रौर इलाहाबाद के मध्य में श्रनेक स्थानों पर घूमा भाद्रपद के ग्रारम्भ में में मिर्जापुर पहुंच कर श्रसूल जी के श्राश्रम के निकट लगभग १ मास तक टहरा, तथा श्राहिवन के कृष्णपक्ष में बना-रस पहुँच कर वरुणा तथा गंगा के संगम स्थान पर एक गुफा में जाटिका जो उन दिनों भूमीनन्द सरस्वती के ग्रधिकार में थी। वहाँ मैं काकाराम, राजाराम तथा श्रन्य शास्त्रियों सेमिला किन्तु वहाँ केवल १२ दिन ठहरने के पश्चात् जिसकी मुझे खोज थी उसके लिए श्रपनी यात्राएँ पुनः श्रारम्भ की\*

अध्यान यह प्रतीत होती है कि इससे पूर्व काशी में जो तान्त्रिक गुरुग्नों से तान्त्रिक शास्त्र व हठयोग प्रक्रिया सीखी थी उनसे ऋषि को नितान्त घृणा हो गई विस्तृत योग-प्रकरण को देखने के लिए प्रस्तुत पुस्तक के योगावतण के पृष्ठ संख्या ४८ से ६६ तक देखिये।—स० स्वामी

कुछ ग्रौर ही कार्य व्यापार वता दिया। महाराज बोले—'श्रपनी मातृ-भूमि के विरुद्ध उसके साथ विश्वासघात करना महापाप है। श्रतः उन्हें ग्रपने देश द्रोह के काम से हट जाना चाहिये।' वह स्वामी दयानन्द थे।

—स॰ स्वामी

शेष टिप्पणी ३०४ पृपर देखें।

<sup>%</sup> यहाँ सं०१६१२ या तो मिस प्रिन्ट है या फिर सन् सत्तावन की घटना को तिरोहित करने के लिए लिखा गया है। देखिये ग्रात्मचरित्र की ऐतिहासिकता पृष्ठ सं० "पर दी हुई। पृ० १३१—स०स्वामी

<sup>\*—</sup>ये यात्राएं सं० १६१४ ग्रर्थात् सन् १८५७ के प्रमुख कान्ति-कारी, ऋषि के शिष्य नानासाहब को कान्ति में सहयोग देने के लिए की की गई प्रतीत होती हैं। देखिये—ग्रात्मचरित्र की प्रामाणिकता

तथा रामपाल सिंह C.I. D. की रिपोर्ट — 'शोणित तर्पण' में — 'कानपुर के परिसर में गंगा के किनारे मुझे एक सन्त्यासी मिले। तेजस्वी, विशाल और भव्य मूर्ति थी। उनसे बात करने पर उन्होंने मुझे ऐसी दृष्टि से देखा, जैसे वह मेरा पूरा हाल जानते हों। मैंने अपने आपको उनसे

चण्डालगढ़ में दुर्गाखो ह के मन्दिर में दस दिन बिताने के उपरान्त चावल खाना सर्वया त्यागकर केवल दूध पर रह कर दिन रात योगाभ्यास में निरत रहने लगा।

# मूर्तिपूजा का ढोंग

दुर्भाग्यवश इन्ही दिनों मुझे भाँग पोने की श्रादत पड़ गई श्रौर इसके नशे में चूर रहने लगा एक बार मैं चण्डालगढ़ मन्दिर से चलकर निकट के एक छोटे से गाँव में आया तो मेरा अपने एक पुराने सेवक से साक्षात्कार हुया । में गाँव से थोड़ी दूर पर ही दूसरी ग्रोर बने एक शिवा-लय के वक्षों के तले रात्रि व्यतीत करने चला गया। भांग के नशे में में गहरी नींद में सो गया श्रौर उस रात एक विलक्षण स्वप्न देखा मैने सोचा कि मैंने स्वप्न में महादेव और पार्वती को देजा जो परस्पर मेरे विषय में बातचीत कर रहे थे। पार्वती महादेव जी से कह रही थीं कि इसका विवाह हो जाना चाहिए किन्तु महादेव जी उसकी बात नहीं मान रहे थे । पार्वती ने भाग की श्रोर संकेत किया। जागने पर इस स्वप्न से मुझे बड़ा उद्देग हुआ । इस समय वर्षा हो रहो थी श्रतः मैंने मन्दिर के प्रमुख हार के सामने वाले बरामदे में ग्राश्रय लिया जहाँ पर नन्दी बैल की विशाल मूर्ति थी। मैंने वस्त्रों तथा पस्तकों को उसकी पीठपर रखा ग्रौर बैठकर ध्यान किया तभी सहसा उस मूर्ति में जो अन्दर से पोली थी मैंने दृष्टिपात किया और एक ब्यक्ति को उसमें छिपा हुया देखा। मैने उसकी ग्रोर हाथ बढ़ाया, निश्चय ही वह भयभीत हो गया भीर छिपने के स्थान से उछल कर बाहर निकला और गाँव की भ्रोर दौड़ गया। मै मूर्ति के अन्दर घुस गया तथा शेष रात्रि भर वहीं सोता रहा। प्रातः काल एक बुढ़िया भ्रायी भौर उस नान्दी की पुजा की जिसके अन्दर में बैठा था। पश्चात् वह लौटी और

<sup>—</sup>राजस्थान के प्रसिद्ध इतिहास लेखक पृथवी सिंह मेहता ने १६४७ में तात्याटोपे श्रौर स्वामी दयानन्द के पारस्परिक क्रान्तिकारी सम्बन्धों का उल्लेख किया है। ऋषि नर्बदा तट पर विचरण कर रहे थे। तात्या टोपे कई बार नर्मदा तट पर गए श्रौर लौटे। बातचीत श्रज्ञात है। पीछे स्वामीजी कानपुर, बिठूर, भांसी श्रादि स्थानों पर गए।

<sup>—</sup>ग्रार्यमित्र ११ ग्रंक० १६७१

क्ष प्रतीत होता है सन् ५७ की क्रान्ति में ब्रिटिश श्रत्याचारों से विषण्ण होकर स्वामी जी भांग पीने लगे होंगे। —स० स्थामी

गुड़ तथा एक बर्तन में दहो लाई जिसेउसने मुझे देवता समभकर भेंट किया श्रीर चाहा कि उसे स्वीकार करूँ श्रीर भोग लगाऊँ। मैने उसे निराश नहीं किया श्रीर भूखे होने के कारण सब खा गया। दही बहुत खट्टा था श्रतः उसने भाँग की मादकता को हर कर नशे के सब चिह दूर कर दिये इससे मुझे बड़ा सुख मिला।

## नर्मदा के जंगल

इस घटना के पश्चात् मैंने पर्वतों व नर्मदा के उद्गम स्थान को स्रोर ग्रपनी यात्रा जारी रखी । अर्ध मैंने एक बार भी मार्ग नहीं पूछा तथा निर-न्तर दक्षिण की ग्रोर बढ़ता रहा। शीघ्र ही, मैं घने जंगलों से ग्रावृत एक निर्जन स्थान में ग्रा गया जहाँ विषम ग्रन्तर पर ग्रलग २ बनी हुई दुटिया जब कभी भाड़ियों में दीख पड़ती थीं। एक ऐसे ही स्थान पर मैंने थोड़ा दूध विया और अर्गे बढ़ा किन्तु लगभग आधा मील अर्गे जाकर ही मेरा मार्ग स्रवरुद्ध हो गया । चौड़ा मार्ग एकाएक अदृश्य हो गया स्रौर स्रनेक छोटे २ मार्गदिलाई देने लगे जो न जाने कहाँ जा रहे थे। शीघ्र ही, मैं एक जंगली बेरियों तथा गहरी ग्रीर ऊँची घास वाले एक भयावह जंगल में ग्रानिकला। जिसमें किसी मार्गका कोई चिन्ह नथा। ग्रचानक एक बड़ा काला रीछ मेरे सामने ग्राया। उसने भयंकर गर्जन की ग्रौर पिछले पैरों पर खड़ा होकर मुझे भको बने के लिये ग्रपना विस्तृत मुँह खोला। मैं कुछ क्षण तो निश्वल खड़ा रहा कि घीरे २ अपनी पतली छड़ी ऊपर उठ ई । वह रीछ भयभीत होकर भाग गया । इसकी गर्जन इतनी जोर से हुई थी कि वे गांव वाले जिन्हें मैं छोड़ कर ग्राया था। इसे सुनकर बड़ी २ लाठियाँ तथा कुत्तों के साथ मेरी सहायता के लिये दौड़े । उन्होंने मुझे उन ही के साय लौट चलने का प्रबा स्राग्रह किया स्रौर बतलाया कि यदि मैं म्रोमे बढ़ातो कठिनतम खतरों में पड़ सकता हूं कारण कि इन पहाड़ियों में रोड़ों, भैंसों हाथियों कोरों तथा दूसरे भयंकर जन्तुश्रों के निवास स्थान हैं मैंने उनसे कहा आप मेरी सुरक्षा की चिन्ता न करें क्योंकि मैं सुरक्षित हूं।

—स०स्वामी

अध्यह यात्रा बनारस की यात्रा के पीछे नर्मदा और आबू पर्वत के योगाभ्यास के उपरांत नर्मदा की दूसरी यात्रा है। देखिये पं० लेखराम लिखित महर्षि दयानन्द का जोवन चरित पृ० १३१। विवरण के लिये देखें आत्मचरित्र पृ०१२० मार्ग न पूछना भी यही प्रमाणित कर रहा है।

मैं नर्मदा का स्रोत देवने के लिए उत्युक्त था तथा किसी भी खतरे के भय से ग्रपना निश्चय नहीं बदल सकता था,तब ग्रपनी चेतावनियों को निरर्थक जानकर तथा मुझे 'ग्रात्म सुरक्षा के लिये मेरी छड़ी से मोटी एक लाठी दे कर वे चले गए। जिसे मैंने उनके जाते ही तत्काल फेंक दिया।

# अरण्य जीवन

उस दिन मैं खूब ग्रन्धेरा हो जाने तक ग्रविराम रूप से यात्रा करता रहा। कई कई घ॰टे तक तो मुझे ग्रपने चारों ग्रोर दूर दूर तक कोई गांव कोई स्रकेली भोंपड़ी, बस्ती या मनुष्य का भी निशान दिखाई न दिया प्रत्युत केवल मात्र जंगली हाथियों के द्वारा भूमि पर गिराये हुए उखाड़े हुए ग्रथवा तोड़ मरोड दिए गए वृक्षों के झुंड ही दिखाई देते रहे । ग्रागे चलकर मैंने स्वयं को निबिड़ तथा श्रलंघनीय जंगल में पाया जो बेरियों तथा ग्रन्य कांटेदार फाड़ियों से भरा था । पहले तो मुझे इनसे ग्रपने बचाव का कोई उपाय नहीं सूफा । कभी पेट के बल सरकते हुए ग्रौर कहीं घुटनों के बल खिसकते हुए मैंने किसी प्रकार वस्त्र ग्रौर चमड़ी के छेदन तथा रक्तस्राव एवं थकावट के मूल्य पर इस नई बाधा को पार किया इस समय तक घना अन्धेरा हो गया था, यद्यपि यह रुकावट थी-मेरा आगे बढना नहीं रुका। मैं तब तक स्रागे बढ़ता रहा जब तक कि मैं सघन पेड़-पौधों वाली ग्रौर मन्त्यों को बस्तियों से युक्त ऊँची ऊँची पहाड़ियों तथा चट्टानों के प्रांगण में नहीं पहुँच गया। शीघ्र हो, मैंने कुछ भोंपड़ियों को देखा जिनके चारों स्रोर गोबर के ढेर पड़े थे। साथ ही स्वच्छ जल वाली एक छोटो सी जलवारा के किनारे एक बकरियों का झुंड चर रहा था। दीवारों की दरारों में से निकल कर प्रकाश की रेखाएँ मानो स्नाने वालों का स्वागत कर रही थीं। ग्रागे न जाकर वहीं पर रात विताने के संकल्प से मैंने एक भारी वृक्ष के नीचे स्राश्रय लिया जो एक भोंपड़ी को भी ढाँप रहा था। ग्रपने बहुते खुन, पावों तथा हाथ मुँह को घोकर मैं किटनाई से प्रार्थना करने बैठा ही था, कि मेरा ध्यान एक ढोल की ऊँची प्रावाज ने भंग कर दिया। तुरन्त ही मैंने देखा कि स्त्री पुरुषों स्रौर वच्चों का एक जलूस ग्रपनो गौग्रों तथा बकरियों सहित फोंपडियों से निकलकर किसी धार्मिक पर्व की तैयारी कर रहा है। मुझे परदेशीँ जानकर वे सब मेरेचारों ग्रोर इकट्ठे हो गये। तब एक बृढ़े ग्रादमी ने ग्रागे ग्राकर मुभसे पूछा कि मैं कहाँ से ग्राया हूं। मैंने उन्हें बताया कि मैं बनारस से ग्राया हूं ग्रौर नर्मदा स्रोत की यात्रा पर जा रहा हूं। इस उत्तर को सुनकर वे सब मुझे प्रार्थना करने के लिये छोड़ कर ग्रागे चले गये। किन्तु ग्राघे घंटे बाद ही उनका मुखिया दो पहाड़ी ग्रादिमियों को साथ लेकर ग्राया ग्रौर मेरे पास बैठ गया। वह मुझे उनकी भोंपड़ियों पर ग्रामन्त्रित करने के लिए प्रतिनिधि के रूप में ग्राया था। किन्तु पूर्व की भाँति मेंने ग्रामंत्रण को ग्रस्वी-कार कर दिया (क्योंकि वे लोग मूर्तिपूजक थे)। इस पर उसने मेरे निकट खूब ग्राग जलाने का ग्रादेश दिया तथा सुरक्षा के लिये दो ग्रादमी नियुक्त कर दिये। यह जानकर कि मैं भोजन में केवल दूध लेता हूं उस दयालु मुखिया ने मेरा कमण्डल मांगा ग्रौर इसे दूध से भर लाया जिसमें से थोड़ा दूध मैंने उसी रात को पी लिया। तब वह मुझे दो पहरेदारों की सुरक्षा में छोड़कर चला गया। उस रात को मैं उषाकाल तक गहरी नींद में सोया उठकर ध्यानादि से निवृत्त होने पर मैंने भावी घटनाग्रों के लिये स्वयं को तैयार किया।

(यहाँ भ्रात्मचरित्र समाप्त होता है—'थियोसाफिस्ट')

<sup>&#</sup>x27;सत्यार्थ प्रकाश' के पं॰ दुर्गाप्रसाद कृत, स्रग्ने जी स्रनुवाद (१६०८ में प्रकाशित) में यह स्रात्मचरित्र 'थियोसाफिस्ट' पत्रिका से उद्धृत किया है। यह मूलतः स्रंग्ने जी में है। बड़ी खोज के बाद इस सत्यार्थ प्रकाश की एक प्रति श्री नारायण स्वामी स्राश्रम के पुस्तकालय से मिली।

<sup>-</sup> स॰ स्वामी

# The Autobiography & travels of Swami Dayanand Saraswati

It was in a Brahmin family of the Oudichya caste in a town belonging to the Rajah of Morwee, in the province of Kathiawar, that in the year of Samvat, 1881, (1924 A. C.) I, now known as Dayanand Saraswati, was born. If I have from the first refrained from giving the names of my father and of the town in which my family resides, it is because I have been prevented from doing so by my duty. Had any of my relatives heard again of me, they would have sought me out. Au I then, once more face to face with them, it would have become incumbent upon me to follow them home. I would have to touch money again, serve them, and attend to their wants. And thus the holy work of the Reform, to which I have wedded my whole life, would have irretrievably suffered through my forced withdrawal from it.

#### **Education**

I was hardly five years of age when I began to study the Devanagari characters, and my parents and all the elders commenced training me in the ways and practices of my caste and family; making me learn by rote the long series of religious hymns, mantras, stanzas and commentaries. And I was but eight when I was invested with the sacred Brahminical cord (triple thread), and taught Gayatri Sandhya with its practices, and Yajur Veda Sanhita preceded by the study of the Rudradhya. As my family belonged to the Shiva sect,

<sup>1.</sup> No Swami or Sanyasi touches money, or personally transacts any monetary business.

<sup>2.</sup> Rudradhyaya is a chapter about Rudra (a name of Shiva).

their greatest aim was to get me initiated into its religious mysteries; and thus I was early taught to worship the uncouth piece of clay representing Shiva's emblem, known as the Parthiwa Lingam. But as there is a good deal of fasting and various hardships connected with this worship, and I had the habit of taking early meals, my mother, fearing for my health, opposed my daily practicing of it. But my father sternly insisted upon its necessity, and this question finally became a source of everlasting quarrels between them. Meanwhile, I studied the Sanskrit grammar, learned the Vedas by heart and accompanied my father to the shrines, temples, and places of Shiva worship. His conversation ran invariably upon one topic; the highest devotion and reverence must be paid to Shiva, his worship being the most divine of all religions. I went on thus till I had reached my fourteenth year, when having learned by heart the whole of the Yajur Veda Sanhita, parts of other Vedas, of the Shabda Rupavali and the grammar, my studies were completed.

#### Vigil

As my father's was a banking house and he held moreover the office-hereditary in my family—of a Jamadar, we
were far from being poor, and things, so far, had gone very
pleasantly. Wherever there was a Shiva puran to be read
and explained, there my father was sure to take me along
with him; and finally, unmindful of my mother's remonstrances, he imperatively demanded that I should begin practicing Parthiwa Puja. When the great day of gloom and
fasting—called Shivaratree—had arrived, this day following
on the 13th of Vadi of Magh. My father regardless of the

<sup>1.</sup> The office of 'Jamadar" answers to that of a town Revenue Collector, combining that of a Magistrate at the sametime.

<sup>2.</sup> Parthiwa Puja is the ceremony connected with the worship of a lingam of clay—the emblem of Shiva.

<sup>3.</sup> The eleventh month of the Hindi year.

protest that my strength might fail, commanded me to fast, adding that I had to be initiated on that night into the sacred legend, and participate in that night's long vigil in the temple of Shiva. Accordingly, I followed him along with other young men, who accompanied their parents. This vigil is divided into four parts, called praharas, consisting of three hours each. Having completed my task, namely, having sat up for the first two praharas till the hour of midnight, I remarked that the Pujaris, or temple disservants, and some of the lay devotces, after having left the inner temple, had fallen asleep outside. Having been taught for years that by sleeping on that particular night, the worshipper lost all the good effect of his devotion, I tried to refrain from drowsiness by bathing my eyes now and then with cold water. But my father was less fortunate. Unable to resist fatigue, he was the first to fall asleep, leaving me to watch alone.

#### Reflections on Idolatry

Thoughts upon thoughts crowded upon me, and one question arose after the other in my disturbed mind. Is it possible.—I asked myself—that this semblance of man, the idol of a personal God that I see bestriding his bull before me, and who, according to all religious accounts, walks about, eats, sleeps and drinks; who can hold a trident in his hand, beat upon his dumroo (drum), and pronounce curses upon men,—is it possible that he can be the Mahadeva, the Great Deity, the same that is invoked as the Lord of Kailash, the Supreme Being and the Divine hero of all the stories we read of him in his Puranas (Scriptures)? Unable to resist such thoughts any longer, I awoke my father, abruptly asking him to enlighten me to tell me whether this hideous emblem of Shiva in the temple was identical with the Mahadeva (Great God) of the Scriptures, or something else. "Why do you ask it?" said my father. "Because," I answered, "II feel it

<sup>1.</sup> A mountain peak of the Himalaya, where Shiva's heaven is believed to be situated.

impossible to reconcile the idea of an Omnipotent, living God, with this idol, which allows the mice to run over its body, and thus suffers its image to be polluted without the slightest Then my father tried to explain to me that this protest." stone representation of the Mahadeva of Kailash, having been consecrated by the holy Brahmins, became, in consequence, the God himself, and is worshipped as such; adding that as Shiva cannot be perceived personally in this Kali-Yug-the age of mental darkness,—we hence have the idol in which the Mahadeva of Kailash is worshipped by his votaries; this kind of worship is pleasing to the great Deity as much as if, instead of the emblem, he were there himself. But the explanation fell I could not, young as I was, help short of satisfying me. suspecting misinterpretation and sophistry in all this. Feeling fain with hunger and fatigue, I begged to be allowed to go home. My father consented to it, and sent me away with a Sepoy, only reiterating once more his command that I should But when, once at home, I had told my mother of my hunger, she fed me with sweetmeats, and I fell into a profound sleep.

#### Decision

In the morning, when my father returned and learned that I had broken my fast, he felt very angry. He tried to impress me with the enormity of my sin; but do what he could, I could not bring myself to believe that idol and Mahadeva were one and the same God, and therefore, could not comperhend why I should be made to fast for and worship the former. I had, however, to conceal my lack of faith, and bring forward as an excuse for abstaining from regular worship my ordinary study, which really left me little or rather no time for any thing else. In this I was strongly supportee by my mother, and even by my uncle, who pleaded my cause so well that my fatner had to yield at last and allow me to devote my whole attention to my studies. In consequence of this, I

extended them to "Nighantu," "Nirukta" "Purvamimausa, and other Shastras, as well as to "Karmakand" or the Ritual.

#### Renunciation

There were besides myself in the family two younger sisters and two brothers, the youngest of whom was born when I was already sixteen. On one memorable night, as we were attending a nautch festival at the house of a friend, a servant was despatched after us from home, with the terrible news that my sister, a girl of fourteen, had been just taken ill with a mortal disease. Notwithstanding every medical assistance, my poor sister expired within four ghatikas after we had returned. It was my first bereavement, and the shock my heart received was great. While friends and relatives were sobbing and lamenting around me, I stood like one petrified, and plunged in a profound reverie. It resulted in a series of long and sad meditations upon the instability of human life. 'Not one of the beings that ever lived in this world could escape the cold hand of death'--I thought; I. too, may be snatched away at any time and die. Whither, then shall I turn for an expedient to alleviate this human misery, connected with our death bed; where shall I find the assurance of, and means of attaining Muktee, the final bliss? It was there and then, that I came to the determination that I must find it, cost whatever it may, and thus save myself from the untold miseries of the dying moments of an unbeliever. The ultimate result of such meditations was to make me violently break, and for ever, with the mummeries of external mortification and penances, and the more to appreciate the inward efforrs of the soul. But I kept my determi-

- I. A Vedic vocabulary.
- 2. Another treatise on the Vedic terminology.
- 3. One of the six systems of philosophy by Jaimini, explanatory of Vedic doctrines.
- 4. Singing and dancing by professional women.
- 5. About half an hour.

nation secret, and allowed no one to fathom my innermost thoughts. I was just eighteen then. Soon after, an uncle, a very learned man and full of divine qualities,—one who had shown for me the greatest tenderness, and whose favourite I had been from my birth, expired also; his death leaving me in a state of utter dejection, and with a still profounder conviction settled in my mind that there was nothing worth living for or caring for in a worldly life.

#### **Obstacles**

Although I had never allowed my parents to perceive what was the real state of my mind, yet I had heen imprudent enough to confess to friends how repulsive seemed to me even the idea of a married life. This was reported to my parents, and they immediately determined that I should be betrothed at once, and the marriage solemnity performed as soon as I should be twenty.

Having discovered their intention, I did my utmost to thwart their plans. I caused my friends to intercede on my behalf, and they pleaded my cause so earnestly with my father that he promised to postpone my betrothal till the end of that year. I then began entreating him to send me to Benares, where I might complete my knowledge of Sanskrit grammar, and study astronomy and physics, until I had attained a full proficiency in these difficult sciences. But this time it was my mother who violently opposed my wishes. She declared that I should not go to Benares, as whatever I might feel inclined to study, could be learned at home as well as abroad; that I knew enough as it was, and had to be married anyhow before the coming year; as young people through an excess of learning were apt to become too liberal and free sometimes in their ideas. I had no better success in that matter with my father. For, on the contrary, no sooner had I reiterated the favour I begged of him, and asked that my betrothal should be postponed until I had returned from Benares a scholar, proficient in ars and seiences, that my mother declared that in such a case she would not consent even to wait till the end of the year, but would see that my marriage was celebrated immediately. Perceiving, at last, that my persistence only made things worse, I desisted, and declared myself satisfied with being allowed to pursue my studies at home, provided I was allowed to go to an old friend, a learned pandit, who resided about six miles from our town in a village belonging to our Jamadarce. Thither then, with my parent's sanction, I proceeded, and placing myself under his tution, continued for some time queitly with my study. But while there, I was again forced into a confession of the insurmountable aversion I had for marriage. This went home again. I was summoned back at once, and found upon returning that everything had been prepared for my marriage ceremony. I had entered upon my twenty-first year, and so had no more excuses to offer. I now fully realized that I would neither be allowed to pursue my studies any longer, nor would my parents ever make themselves consenting parties to my celibacy. It was when driven to the last extremity that I resolved to place an eternal barrier between myself and marriage.

### Flight

On an evening of the year Samvat 1903, without letting any one this time into my confidence, I secretly left my home, as I hoped, for ever. Passing the first night in the vicinity of a village about eight miles from my home, I arose three hours before dawn, and before night had again set in. I had walked over thirty iniles, carefully avoiding the public thoroughfare, villages, and localities, in which I might have been recognized. These precautions proved useful to me, as on the third day after I had absconded, I learned from a government officer that a large party of men, including many horsemen, were deligently roving about in search of a young man from the town of—who had fled from his home. I hastened further on to meet with other adventures. A party of begging Brah-

mins had kindly relieved me of all the money I had with me, and made me part even with my gold and silver ornaments, rings, bracelets, and other jewels, on the plea that the more I gave away in charities, the more my self-denial would benefit me in the after-life. Thus, having parted with all I had, I hastened on to the place of residence of a learned scholar, a man named Lala Bhagat, of whom I had much heard on my way from wandering Sanyasis and Bairagees (religious mendicants). He lived in the town of Sayale, where I met with a Brahmachari who advised me to join at once their holy order, which I did.

## Joining the Holy Order

After initiating me into his order and conferring upon me the name of Shuddha Chaitanya, he made me exchange my clothes for the dress worn by them—a reddish-yellow gar-From thence, and in this new attire, I proceeded to the small principality of Kouthakangda situated near Ahmedabad, where, to my misfortune, I met with a Bairagi, a resident of a village in the vicinity of my native town, and who was well acquainted with my family. His astonishment was as great as my perplexity. Having naturally enquired how I came to be there, and in such an attire, and learned of my desire to travel and see the world, he ridiculed my dress and blamed me for leaving my home for such an object. In my embarrassments he succeeded in getting himself informed of my future intentions. I told him of my desire to join in the Mella9 of Kartik, which was to be held that year at Siddhpore, and that I was on my way to it. Having parted with him, I proceeded immediately to that place, and took my abode in the temple of Mahadeva at Neelkantha, where Dandi Swami and other Brahmacharis already resided. For a time, I enjoyed their society unmolested, visiting a number of learned scholars and professors of divinity who had come to the Mella, and associating with a number of holy men.

<sup>1.</sup> Mella is generally a religious gathering.

#### Severance of family Tie

Meanwhile, the Bairagi, whom I had met at Kouthakangda, had proved treacherous. He had despatched a letter to my family, informing them of my intentions and pointing to my whereabouts. In consequence of this, my father had come down to Siddhpore with his Sepoys, traced me step by step in the Mella, learning something of me wherever I had sat among the learned pandits, and finally, one fine morning appeared suddenly before me. His wrath was terrible to behold. reproached me violently, accusing me of bringing an eternal disgrace upon his family. No sooner had I met his glance, though knowing well that there would be no use in trying to resist him, I suddenly made up my mind how to act. Falling at his feet with joined hands, I entreated him in supplicating tones to appease his anger. I had left the home through bad advice, I said; I felt miserable, and was just on the point of returning home, when he had providentially arrived; and now I was willing to follow him home again. Notwithstanding such humility, in a fit of rage he tore my yellow robe into shreds, snatched at my tumba, and, wresting it violently from my hand, flung it far away; pouring upon my head at the same time a volley of bitter reproaches and going so far as to call me a matricide. Regardless of my promises to follow him, he gave me in the charge of his Sepoys, commanding them to watch me night and day, and never leave me out of their sight, for a moment.

#### Convertion to Vedant

But my determination was as firm as his own. I was bent on my purpose and closely watched for my opportunity of escaping. I found it on the same night. It was three in the morning, and the Sepoy, whose turn it was to watch me, believing me asleep fell asleep in his turn. All was still; and so, softly rising and taking along with me a tumba full of water, I crept out, and must have run over a mile before my

<sup>1.</sup> A dried gourd to hold water.

absence was noticed. On my way, it espied a large tree, whose branches were overhanging the roof of a pagoda; on it I eagerly climbed, and, hiding myself among its thick foliage upon the dome, awaited what fate had in store for me. About 4 in the morning, I heard and saw through the apertures of the dome, the Sepoys enquiring after me, and making a diligent search for me inside as well as outside the temple. held my breath and remained motionless, until, finally believing they were on the wrong track, my pursuers reluctantly retired. Fearing a new encounter, I remained concealed on the dome the whole day, and it was not till darkness had again set in that, alighting, I fled in an opposite direction. More than ever I avoided the public thoroughfares, asking my way of people as rarely as I could, until I had again reached Ahmedabad, whence I at once proceeded to Baroda. There I settled for some time; and at Chetan Math (temple) I held several discourses with Brahmanand and a number of Brahmacharis and Sanyasis upon the Vedanta philosophy. It was Brahmanand and other holy men who established to my entire satisfaction that Brahm, the Deity, was no other than my own Self-my Ego, I am Brahm, a portion of Brahm; Jiv (Soul) and Brahm, the Deity being one and the same. Formerly. while studying Vedanta, I had come to this opinion to a certain extent, but now the important problem was solved, and I gained the certainty that I was Brahm.9

## Study of Vedant

At Baroda learning from a Benares woman that a meeting of the most learned scholars was to be held at a certain locality, I repaired thither at once; visiting a personage known as Satchidanand Paramhansa, with whom I was pemitted to discuss upon various scientific and metaphysical subjects. From him I learned also, that there were a number of great

<sup>1.</sup> On the second thought the Swami perceived the absurdity of this doctrine and wrote a book, called Vedant Dhwant Nivaram in refutation of Vedant.—T e.i. In Kashi.

Sanyasis and Brahmacharis who resided at Chanoda Kanyali. In consequence of this, I repaired to that place of sanctity on the Banks of the Nerbuddah, and there at last met for the first time with real Dikshits, or initiated Vogis, and such Sanyasis as Chidashrama and several other Brahmacharis. After some discussion, I was placed under the tuition of one Parmanand, and for several months studied "Vedantsar," "Arya Harimihir Totak "Vedant Paribhasa," and other philosophical treatises. During this time, as a Brahmachari I had to prepare my own meals, which proved a great impediment to my studies To get rid of it, I therefore concluded to enter if possible into the 4th Order of the Sanyasis. Fearing.

There are different conditions and orders pres-1. Sanyas. cribed in the Shastras, (1) Brahmachari—one who leads simply a life of celibacy, maintaining himself by begging while prosecuting his studies; (2) Grahastha—one who leads a married but a virtuous life; (3) Vanaprastha one who lives the life of a hermit; (4) Sanyas or Chaturthashrama—this is the highest of the four; into which members of either of the other three may enter, the necessary conditions for it being the renunciations of all worldly consideration. Following are the four different successive stages of this life: (A) Kuteechara; —living in a hut, or in a desolate place, and wearing a red-ochre coloured garment, carrying a three-knotted bambo roal. and wearing the hair in the centre of the crown of the head, having the sacred thread, and devoting oneself to the contemplation of Parabrahma; (B) Bahudaka—one who lives quite apart form his family and the world, maintains himself on alms collected at seven houses, and wears the same kind of reddish garment; (C) Hansa the same as in the preceding case, except the carrying of only a one-knotted bamboo; (D) Paramhansa—the same as the others; but the ascetic wears the sacred thread, and his hair and beard are quite long. This is the highest of all these orders. A Paramhansa who shows worthy, is on the very threshold of becoming a Diksheet.

more over, to be known under my own name, on acount of my family's pride and well aware that once received in this order I was safe, I begged of a Dekkani pandit, a friend of mine, to intercede on my behalf with a Diksheet-the most learned among them, that I might be initiated into that order at once. He refused, however, point blank to initiate me, urging my extreme youth. But I did not despair. Several mo iths later, two holy men, a Swami and a Brahmachari, came from the Dekan, and took up their abode in a solitary. ruined building in the midst of a jungle, near Chanoda and about two miles distant from us. Profoundly versed in the Vedant philosophy, my friend the Dekkaniy pandit, went to visit them, taking me along with him. A metaphsical discussion following brought them to recognize in each other Diksheet of a vast learning. They informed us that they had arrived from "Shringeri Math," the principal convent of Shankaracharya, in the south, and were on their way to Dwarka. To on of them Parnanand Saraswati, I got my Dekkani friend to recommend me particularly, and state, at the same time, the object I was so desirous to attain and may difficulties. He told him that I was a young Brahmachari, who wss very desirous to pursue his study in metaphysics unimpeded; that I was quite free from any vice or bad habits for which fact he vouchsafed; and that, therefore, he believed me worthy of being accepted in this highest probationary degree, and initiated me into the 4th order of the Sanyasis; adding that thus I might be materially helped to free myself from all worldly obligations, and proceed untrammelled in the course of my metaphysical studies. But this Swami also declined at first. I was too young, he said. Besides, he was himself a Maharashtra, and so he advised me to appeal to a Gujrati Swami. It was only when fervently urged on by my friend, who reminded him that Dekkani Sanyasis can initiate even Gowdas, and that there could extst no such objection in my case as I had been alreacy accepted, and was one of the five Dravids that he consented. And on the third day following he consecrated me into the order, delivering unto me a Dand<sup>9</sup> and naming me Dayanand Saraswati. By the order of my initiater and my proper desire. I had to lay aside the emblematical bamboo—the Dand, renouncing it for a while, as he ceremonial performances connected with it, would only interfere with unimpeded progress of my studies.

# **TRAVELS**

#### Pursuit of Yoga

After the ceremony of initiation was over they left us. and proceeded to Dwarka, For some time I lived at Chanoda Kanyali as a simple Sanyasi. But upon hearing that at Vyasashram there lived a Swami whom they called Yoganand. a man thoroughly versed in Yoga, to him I addressed myself as an humble student, and began learning from him the theory as well as some of the practical modes of the science of Yoga (or Yoga Vidya). When my preliminary tuition was completed. I proceeded to Chhinour, as on the outskirts of this town lived Krishna Shastree, under whose guidance I perfected myself in the Sanskrit grammar, and returned to Chanoda where I remained for some time longer. Meeting there to Yogis-Jwalanaud Pooree and Shivanand Giree, I practiced Yoga with them also, and we all three held together many a dissertation upon the exalted science of Yoga; until finally, by their advice, a month after their departure, I went to meet them in the temple of Doodheshwar, near Ahmedabad, at which place they had promised to me the final secrets and modes of attaining Yoga Vidya. They kept their promise, and it is to them that I am indebted for the acquirement of the practical portion of that great science. Still later, it was divulged to me that there were many far higher and more learned Yogis than those I had higherto met yet not the highest still-who resided on the peaks of the mountain of Aboo, in Rajputana. Thither then I travelled again, to visit such noted places of sanctity as the Alvada Bhawance and others; encountering, at

<sup>?.</sup> The three and seven knotted bamboo of the Sanyasis given to them as a sign of power after their initiation.

last, those whom I so eagerly sought for, on the peak of Bhawanee Giree, and learning from them various other systems and modes of Yoga. It was in the year of Samvat 1911, that I first joined in the Kumbh Mella at Hardwar, where so many sages and divine philosophers meet, often unperceived, together. So long as the Mella congregation of pilgrims lasted. I kept practicing that science in the solitude of the jungle of Chandee; and after the pilgrims had separated, I transferred myself to Rishikesh, where sometimes in the company of good and pure Yogis and Sanyasis, oftener alone, I continued in the study and practice of Yoga.

#### Visit to Tehri

After passing a certain time in solitude, on the Rishikesh. a Brahmachari and two mountain ascetics joined me, and we all three went to Tehri. The place was full of ascetics and Raj (Royal) pandits—so called on account of their great learning. One of them invited me to come and have dinner with him at his house. At the appointed hour he sent a man to conduct me safely to his place, and both the Brahmachari and myself followed the messenger. But what was our dismay upon entering the house, to first see a Brahmin preparing and cutting meat, and then, proceeding fu ther into the interior apartments, to find a large company of pandits seated with a pyramid of flesh, rump steaks, and dressed up heads of animals before them! The master of the house cordially invited me in; but, with a few brief words-begging them to proceed with their good work and not to disturb themselves on my account, I left the house and returned to my own quarters. A few minutes later the beef eating pandit was at my side praying me to return, and trying to excuse himself by saying that it was on my account that the sumptuous viands had been prepared ! I then firmly declared to him that it was all useless. They were carnivorous, fiesh eating men, and myself a strict vegetarian, who felt sickened at the very sight of meat. If he would insist upon providing me with food. he might do so hy sending me a few provisions of grain and vegetables which my Brahmachari would prepare for me. This he promised to do, and then, very much cunfused, retired,

## Wam Marg or Indian Bacchanalianism

Staying at Tehri for some time, I inquired of the same

pandit about some books and learned treatises I wanted to get for my instruction; what books and manuscripts could be procured at that place, and where. He mentioned some works on Sanskrit grammar, classics, lexicographies, books on astrology, and the Tantras-or ritualistics. Finding that the latter were the only ones unknown to me. I asked him to procure the same for me. There upon the learned man brought to me several works upon this subject. But no sooner had I opened them, tham my eye fell upon such an amount of incredible obscenities, mistranslations, misinter-pretations of text, and absurdity, that I felt perfectly horrified. In this Ritual, I found that incest was permitted with mothers, daughters, and sisters (of the shcemaker's caste); as well as among the Farialis of the outcastes .-- and worship was performed in nude state. Spirituous liquors, fish, and all kinds of animal food, and Moodra (exhibition of indecent images) were allowed, from Brahmin down to Mang, And it was explicitly stated that all those five things of which the name commences with the nasalm as for instance, Madya(intoxicating liquor), Meen (fish), Mands (fiesh), Moodra, and Maithoon (coition) were so many means for reaching muktee (Salvation)! By actually reading the whole contents of the Tantras I fully assured myself of the craft and viciousness of the authors of thia disgusting literature which is regarded as Religious! I left the place and went to Shreenagar.

## Visit to Religious Places

Taking up my quarters at a temple on Kedar Ghat, I used these Tantras as weapone against the local pandits, whenever there was an opportunity for discussion. While there, I hecame acquainted with a Sadhoo, named Ganga Giri, who hy day never left his mountain where he resided in a jungle. Our acquaintance resulted in friendship as I soon learned how entirely worthy he was of respect. While together, we discussed Yoga and other sacred subjects, and through close questioning and answering became fully and mutually satisfied that we were fit for each other. So attractive was his society for me, that I stayed over two months with him, It was only at the expiration of this time, and when autumn was setting in that I, with my companions, the Brahmachari and the two pascetics, left Kedar Ghat for other places. We visited Rudra

Prayag and other cities, until we reached the shrine of Agasta Munee. Further to the north, there is a mountain peak known as the Shivapooree (town of Shiva) where I spent the four months of the cold season; when, finally parting from the Brahmachari and the two ascetics. I proceeded back to Kedar, this time alone and unimpeded in my intentions, and reached Gupta Kashee.

#### Search of Yogis (Clairvoyants)

I stayed but a few days there, and went thence to the Triyugee Narayan shrine, visiting on my way Gowree Koond tank and the cave of Bheemgoopha. Returning in a few days to Kedar, my favourite place of residence, I there finally rested, a number of ascetic Brahmin worshippers-called pandas, and the devotees of the Temple of Kedar of the Jangam sect,-keeping me company until my previous companions, the Brahmachari with his two ascetics, returned. I closely watched their ceremonies and doings, and observed all that was going on with a determined object of learning all that was to be known about these sects. But once that my object was fulfilled, I felt a strong desire to visit the surrounding mountains, with their eternal ice and glaciers, in quest of those true ascetics I had heard of, but as yet had never met them. I was determined, come what might, to ascertain whether some of them did or did not live there as rumoured. But the tremendous difficulties of this mountanious journey and the excessive cold forced me, unhappily, to first make inquiries among the hill tribes and learn what they knew of such men. Everywhere I encountered either a profound ignorance upon the subject or a ridiculous superstitien. Having wandered in vain for about twenty days, disheartened  $ar{\mathbf{I}}$ retraced my steps, as lonely as before, my companions who had at first aecompanied me, having left me two days after we had started through dread of the great cold. I then ascended the Tunganath Peak. There, I found a temple full of idols and officiating priests, and hastened to descend the peak on the same day. Before me were two paths, one leading west and the other south-west. I chose at random that which led towards the jungle, and ascended it. Soon after, the path led me into a dense jungle with rugged rocks and dried-up waterless brooks. The path stopped abruptly there. Seeing

myself thus arrested, I had to make my choice to either climb up still higher or descend. Reflecting what a height there was to the sumit, the tremendous difficulties of climbing that rough and steep hill, and that the hight would come before I could ascend it, I concluded that to reach the summit that night was an impossibility. With much difficulty, however, catching at the grass and the bushes, I succeeded in attaining the higher bank of the Nala the dry brook), and standin on a rock, surveyed the environs I saw vothing but tormented hillocks, highland, and a dense pathless jungle covering the whole, where no man could pass, Meanwhile the sun was rapidly descending towards the horizon. Darkness would soon set in, and then without water or any means for kindling a fire, what would be my position in the dreary solitude of that jungle!

#### Temptation of Priestcraft

By dint of tremendous exertions though, and after an acute suffering from thorns, which tore my clothes to shreds, wounded my whole body, and lamed my feet, I managed to cross the jungle, and at last reached the foot of the hill and found myself on the highway. All was darkness around and over me, and I had to pick my way at random, trying only to keep to the road. Finally I reached a cluster of huts, and learning from the people that that road led to Okhee Math, I directed my steps towards that place, and passed the night there. In the morning, feeling sufficiently rested and refreshed I returned to the Gupta Kashee, whence I started the next day on my northward journey. But that journey attracted me, and soon again I repaired to Okhee Math, under the pretext of examining that hermitage and observing the way of living of its inmates. There I had time to examine at leasure the doings of that famous and rich monastery, so full of pious pretence and a show of asceticism, The high priest (or Chief Hermit), called Mahant, tried hard to induce me to remain and live there with him becoming his disciple. He even held before me the prospect, which he thought quite dazzling, of inheriting some day his lacs of rupees, his splendour and power, and finally succeeding him in his Mahantship or supreme rank. I frankly answered him that had I ever craved any such riches or glory, I would not have secretly left the house of my father,

which was not less sumptuous or attractive than his monastery with all its riches. The object, which induced me to do away with all these worldly blessings, I added, "I find you neither strive for, nor possess the knowledge of." He then enquired what was that object for which I so strived. "That object," I answered, "is the secret knowledge, the Vidya, or true erudition of a genuine Yogi the Mooktee, which is reached only by the purity of one's soul, and certain attainments unattainable without it; in the meanwhile, the performance of all the duties of man towards his fellow-men, and the elevation of humanity thereby." The Mahant remarked that it was very good, and asked me to remain with him for some time at least: But I kept silent and returned no reply: I had not yet found what I sought for. Rising on the following morning very early, I left this rich dwelling and went to Joshee Math. There, in the company of Dakshanee or Maharashtra Shastrees and Sannyasis. the true ascetics of the 4th Order, I rested for a while.

#### Yogis at Joshi Math (Convent)

At Joshee Math I met many Yogis and learned ascetics and, in a series of discussions, learnt more about Yoga-Vidya, and parting with them, went to Badrinarayan. The learned Rawaljee was at that time the chief priest of that temple; and I lived with him a few days, We held discussions upon the Vedas, and the "Darshanas," Having enquired from him whether he knew of some genuine Yogi in the neighbourhood I learnt, to my great regret, that there were none there at the time, but that he had heard that they were in the habit of visiting his temple at times. Then I resolved to make a thorough search for them throughout the country and especially in the hills,

### Further search of clairvoyants

One morning at day break, I set out on my journey; when, following along the foot of the mountains, I at last reached the banks of the Alaknanda river. I had no desire of crossing it, as I saw on its opposite bank the large village called "Mana." Keeping, therefore, still to the foot of the hills, I directed my steps towards the jungle, following the river course. The hills and the road itself were thickly covered with snow and, with the greatest difficulty, I succeeded

in reaching that spot where the Alaknanda is said to take its But once there, finding myself surrounded by lofty hills on all sidos, and being a stranger in the country, my progress, from that moment, was greatly retarded. Very soon, the road ceased abruptly and I found no vestige of even a path. I was thus at a loss what to do next, but I determined finally to cross the river and enquire for my way. I was poorly and thinly clad, and the cold was intense and soon became intolerable. Feeling hungry and thirsty, I tried to deceive my hunger by swallowing a piece of ice, but found no relief. I then began to ford the river. In some places it was very deep, in others shallow -not deeper than a cubit-but from eight to ten cubits wide. The river-bed was covered with small and fragmentary bits of ice which wounded and cut my naked feet to blood. Very luckily the cold had quite benumbed them, and even large bleeding cracks lef me insensible for a while. Slipping on the ice more than once, I lost my footing and came nearly falling down and thus freezing to death on the spot. For, should I have found myself prostrated on the ice, I realized that, benumbed as I was all over, I would find it very difficult to rise again. However, with great exertion, and after a terrible struggle, I managed to get safe enough on the other bank. Once there more dead than alive. I hastened to denude the whole upper part of my body; and, with all I had of clothes on me, to wrap my feet up to the knees and thenexhausted, famished, unable to move. I stood waiting for help, and knowing not whence it would come. At last, throwing a last look around me, I espied two hillmen, who came up and having greeted me with their "Kashisamba" invited me to follow them to their home, where I would find food. Learning my trouble, they, moreover, promised to guide me to "Sadpat" a very sacred place; but I refused their offers, for I could not walk. Not with standing their pressing invitation I remained firm and would not "take courage" and follow them as they wanted me; but, after telling them that I would rather die, refused even to listen to them. The idea had struck me that I had better return and prosecute my studies. The two men then left me and soon disappeared among the hills. Having rested, I proceeded on my way back. Stopping for a few minutes at Basudhara, a sacred hathing place, and passing by the neighbourhood of Managram, I reached Badrinarayan at 8 o'clock that evening. Upon seeing me, the Rawaljee and his companions were much astonished and enquired where I had been ever since the early morning. I then sincerely related to them all that had happened to me. That night, after having restored my strength with a little food, I went to bed, but getting up early on the following morn, I took leave of the Rawaljee and set out on my journey back to Rampur. That evening. I reached the home of a hermit, a great ascetic, and passed the night at his place. That man had the reputation of one of the greatest sages living, and I had a long conversation with him upon religious subjects. More fortified than ever in my determination, I left him next morning, and after crossing hills, forests and having descended the Chilkia ghattee, I arrived at last at Rampur where I took up my quarters at the house of the celebrated Ramgiri, so famous for the holiness and purity of his life. I found him a man of extraordinary habits, though. He never slept, but used to pass whole nights in holding conversations—very loud sometimes-apparently with himself. Often, we heard a loud scream, then-weeping, though there was no one in his room with him. Extremely surprised, I questioned his disciples and pupils and learnt from them that such was his habit, though no one could tell me what it meant. Seeking an interview with him, I learnt some time after, what it really was; and thus I was enable to get convinced that it was not true Yoga he practised, but that he was only yartially versed in lt. It was not what I sought for.

### Books on Yoga and Science

Leaving him I went to Kasipur, and thence to Drona Sagar, where I passed the whole winter. Thence again to Sambal through Moradabad, when, after crossing Gurh Mukteshwar I found myself again on the banks of the Ganges. Besides other religions works. I had with me the "Shiva Sanhita" "Hat-pradipika", "Yoga-Bij" and "Gherand Sanhita", which I used to study during my travels. Some of these, books treated on the Nari chalan and Nari chakaras, (nervous system) giving very exhaustive descriptions of the same, which I could never grasp, and which finally made me doubt as to the correctness of these works. I had been for some time trying to remove my doubts, but had found as yet no opportunity. One day, I chanced to meet a corpse floating down the river.

There was the opportunity and it remained with me to satisfy myself as to the correctness of the statements contained in the books about anatomy and man's inner organs. Ridding myself of the books which I laid near by, and taking off my clothes, I resolutely entered the river and soon brought the dead body out and laid it on the shore. I then proceeded to cut it open with a large knife in the best manner I could. I took out and examined the kamal (the heart) and cutting it from the navel to the ribs, and a portion of the head and neck, I carefully examined and compared them with the descriptions in the books. Finding they did not tally at all. I tore the hooks to pieces and threw them into the river after the corpse. that time gradually I came to the conclusion that with the exception of the Vedas, Upanishadas, Patanjali and Sankhya, all other works upon seience and Yoga were false. Having lingered for some time on the banks of the Canges, I arrived next at Furrukhabad; when having passed Sreenjeeram I was just entering Cawnpur by the road east of the cantonwent, the samvat year of 1912 (1855 A.C.) was completed.

#### Practice of Yoga

During the following five months, I visited many a place between Cawnpur and Allahabad. In the beginning of Bhadrapad, I arrived at Mirzapur where I stopped for a month or so near the shrine of Vindiachal Asooljee; and arriving at Benares in the early part of Ashwin, I took my quarters in the cave (at the confluence of the Buruna and the Ganges) which then beloaged to Bhumanand Saraswati. There, I met with Kakaram, Rajaram and other Sbastrees, but stopped there only twelve days and renewed my travels after what I sought for. It was at the shrine of Durga-Koho in Chandalgurh, where I passed ten days. I left off eating rice altogether, and living but on milk I gave myself up entirely to the study of Yoga which I practised night and day.

#### Frauds of Idolatry

Unfortunately, I got this time into the habit of using bhang, a strong narcotic leaf, and at times felt quite intoxicated with its effect. Once after leaving the temple, I came to a small village near Chandalgurh where by chance I met an attendant of mine of former days. On the other side of the village, and at some distance from it stood a Shivalaya (a

temple of Shiva) whither I proceeded to pass the night under its walks. While there under the influence of bhang, I fell fast asleep and dreamt that night a strange dream. I thought I saw Mahadeo and his wife Parvati. They were conversing together and the subject of their talk was myself. Parvati was telling Mahadeo that I ought to get married, but the god did not agree with her. She pointed to the bharg. This dream annoyed me a good deal when I awoke. It was raining and I took shelter in the verandah opposite the chief entrance to the temple, where stood the huge statue of the Bull-god Nandi Placing my clothes and books on its back. I sat and meditated: when suddenly happening to throw a look inside the statue which was empty. I saw a man concealed inside. I extended my hand towards him, and must have terrified him, as jumping out of his hiding place, he took to his heels in the direction of the village. Then I crept into the statue in my turn and slept there for the rest of the night. In the morning an old woman came and worshipped the Bull-god with myself inside. Later on, she returned with offerings of "Gur" (molasses) and a pot of "Dahi" (curd milk) which, making puja to me (whom she evidently mistook for the god himself). she offered and desired me to accept and eat. I did not disabuse her, but, being hungry, ate it all. The curd being very sour proved a good antidote for the bhang and dispelled the signs of intoxication, which relieved me very much.

#### Forests of Nerbuddah

After this adventure, I continued my journey towards the hills and that place where the Nerbuddah takes its rise. I never once asked my way, but went on travelling southward. Soon I found myself in a desolate spot covered thickly with jungles, with isolated huts appearing now and then among the bushes at irregular distances. At one of such places I drank a little milk and proceeded onward. But about half a mile farther, I came to a dead stop. The road had abruptly disappeared and there remained but the choice of narrow paths leading, I knew not, where. I soon entered a deary jungle of wild plum trees and very thick and huge grass with no signs of any path in it, when suddenly I was faced by a huge black bear. The beast growled ferociously, and, rising on its hind legs, opened wide its meuth to devour me. I stood motionless

for some time and then slowly raised my thin cane over him, and the bear ran away terrified. So loud was its roaring, that the villagers whom I had just left, hearing it, ran to my assistance and soon appeared armed with large sticks and followed by their dogs. They tried hard to persuade me to return with them. If I proceeded any further, they said. I would have to encounter the greatest perils in the jungles which in those hills were the habitat of bears, buffalces, elephants, tigers and other ferocious beasts. I asked them not to feel anxious for my safety, for I was protected. I was anxious to see the sources of the Nerbuddah and would not change my mind for fear of any peril. Then seeing that their warnings were useless, they left me after having made me accept a stick I immediately threw away.

#### Forest Life

On that day I travelled without stopping until it grew quite dusk. For many hours I had not perceived the slightest trace of human habitation around me, no villages in the far off, not even a solitary hut, or a human being. But what my eyes met the most was a number of trees, twisted and broken, which had been uprooted by the wild elephants, and, felled by them to the ground, further on I found myself in a dense and impenetrable jungle of plum trees and other prickly shrubs whence, at first I saw no means of extricating myself, However, partly crawling on the belly, partly creeping on my knees, I conquered this new obstacle and after paying a heavy tribute with pieces of my clothes and even my own skin, bleeding and exhausted I got out of it. It had grown quite dark by that time, but even this-if it impeded did not arrest my progress onward, and I still proceeded, until I found myself entirely hemmed in by lofty rocks and hills thickly grown over with a dense vegetation, but with evident signs of being inhabited. Soon I perceived a few huts, surrounded by heaps of cowdung, a flock of goats grazing on the banks of a small stream of clear water and a few welcome lights glimmering between the crevices of the walls. Resolving to pass the night there, and go no further till the next morning, I took shelter at the foot of a large tree which overshadowed one of the huts. Having washed my bleeding feet, my face and hands in the stream, I had barely sat to tell my prayers, when I was suddenly dis-

turbed in my meditations by the loud sounds of a tom-tom. Shortly after, I saw a procession of men, women and children, followed by their cows and goats emerging from the huts and preparing for a night religious festival. Upon perceiving a stranger, they all gathering around me, and an old man came enquiring from whence I had appeared. I told them I had come from Benares, and was on my pilgrimage to the Nerhudda sources, after which answer they all left me to my prayers and went further on. But in about half hour, came one of their headmen accompanied by two hillmen and sat by my side. He came as a delegate to invite me to their huts. But, as hefore, I refused the offer (for they were idolators). then ordered a large fire to he lit near me and appointed two men to watch over my safety the whole night. Learning that I used milk for all food, the kind headmen asked for my "kamandalu" (a bowl) and brought it back to me full of milk, of which I drank a little that night. He then retired, leaving me under the protection of my two guards That night I soundly slept until dawn, when rising and having completed my devotions, I prepared myself for further events" (Here the autobiography ends,-T)

4.2.2

# त्रमुसंधान निष्कर्ष

- १. इस ग्रात्मचरित्र का उल्लेख बहुत है।
- २ अत्मचारित्र अब तक क्यों नहीं मिला?

ग्रंग्रेजी सरकार की कड़ी निगरानी, सन् ५७ के काँतकारियों से सम्बन्ध, ग्रंग्रेजी इतिहास की साक्षी मिलने में वाधक रहो।

३. थियोसोफिस्ट-ग्रात्मचरित्र से प्रामाणिकताकी पुष्टि —

ऐतिहासिक तथा भौगोलिक स्थित के ग्राधार पर, ग्राज तक की ऋषि-जीवनियों में तथा ग्रज्ञात जीवनी के मग्नम्,त्रियुगीनारायण,तुंगनाथ, केदारधाट, मानसोद्भेदतीर्थ, ग्रलकापुरी, रामपुर ग्रादि के यात्रा-स्थलों का समान उल्लेख है।

४ ब्रह्म समाज और आर्यसमाज का संघर्ष भी ऋषि की ग्रज्ञात जीवनी के प्रकाशन में बाधक रहा—

- ४. श्री पं० दीन बन्धु जी शास्त्री का ग्रध्यवसाय ग्रपूर्व है।
- ६ प्रात्मचरित्र की खोज पर वधाई।
- ७. ऋषि ने स्वातन्त्र्य-संग्राम में पूरा भाग लिया।

सात्यार्थ प्रकाश की साक्षी, से बाघेर जाति की वीरता का वर्णन, ग्रंग्रें जों की दुर्दशा, बिठूर के मन्दिरों का नाश, थियोसोफिस्ट ग्रात्मचरित्र के ग्रनुसार कान्ति की तिथियों ग्रीर स्थानों ग्रीर भाग लेने का पूर्णतः समर्थन है।

- द्रनाना साहब महर्षि के सच्चे शिष्य थे—नाना साहब की समाधि का मौरवी में होना ही प्रमाणित करता है।
- ६. कुम्भ के मेले पर ऋषि के दर्शन करने वाले वोर-पुंगव थे— नाना साहव, महारानी लक्ष्मीबाई, श्रजीमुल्ला खाँ, बाला साहब तांत्याटोपे, वीरवर कुँवर सिंह मंगल पांडे गंगाबाई।

ऋषि बड़ौदा से बनारस गए, थियोसोफिस्ट आत्मचरित्र से तथा अन्य उपलब्ध जीवनियों में भी ऐसा ही सिद्ध होता है।

- ११ हिमालय के समस्त पर्वतीय स्थलों का स्नमण—स्रर्थात् ऋषिकेश से श्रीनगर,—ले—ऋषिकेश—मानसरोवर, काशमीर यात्रा कैलाश यात्रा—तिब्बत की जोखिम भरी यात्रा ऋषि ने की ।
- १२ सन् ५७ के रक्त कमल और चपाती का ऐतिहासिक रोचक वर्णन है।
  - १३. ह॰ ईसा का भारत में योगाभ्थास ऐतिहासिक है।
  - १४ कामारूया में ५०० ब्राह्मणों बालकों का बलिदान हुआ था।

#### ।। श्रो३म् ।।

## प्रशस्तियाँ

#### श्राशंसा

### महामना श्री १०८ ब्रह्मानन्दजी आर्य, त्रैदवेदान्ताचार्य (वाराणसी)

श्रोंकार श्राश्रम, मु० चान्दोद (चाणोद कर्णाली), बड़ोदा। ता०२।१०।७१ ई० सनातन-वेद-धर्मनिष्ठ, योगीराज,विद्वद्वर्य. श्रायंशिरोमणि, तपोनिष्ठ परमप्रेमास्पद श्रोमान स्वामी श्री सच्चिदानन्द जी महाराज

सरस्वती !

मुकाम चान्दोद, श्रोंकार श्राश्रम से स्वामी ब्रह्मानन्द श्रार्थ त्रैऽ वेदान्ताचार्य का सादर सप्रेम्णा श्रों नमो नमस्ते स्वीकृत होवे ।

ईश्वर कृपा से ग्राप वहाँ सकुशल होंगे। ग्रापकी प्रेरणा से भेजा हुए छपे—योगीराज दयानन्द जी का श्रात्मचिरत्र—३६ वर्ष की श्रज्ञात जीवनी, के सूचना पत्र नगर पोस्ट मार्फत भेजे, सो मुझे मिल गए हैं। इस सूचना पत्र को पढ़कर मुझे बहुत ग्राश्चर्यमय ग्रानन्द हुग्रा है।

श्रापके इस परम उग्र तपोमय पितत्रतम पुरुषार्थे के लिए बहुत बहुत साधुवाद सिहत धन्यवाद है। श्राप वी. पी. द्वारा पूज्य गुरुदेव दयानन्द जी महाराज का श्रात्मचरित्र जो ३६ वर्ष का श्रज्ञात जीवन है श्रौर सूची में छपे योग विषयक सभी पुस्तकें भिजवाने की कृपा कीजियेगा। .....।

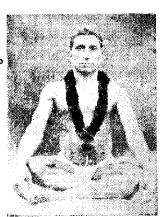
ग्रापके सूचना पत्र जो नग द यहाँ भेजे हैं मैं उन्हें इधर के ग्रार्य पुरुषों ग्रौर समाज के मन्त्रियों को दूंगा। ग्रापकी उक्त पुस्तकों की सिफा-रिश नगरों में यत्र-तत्र करता रहूंगा सो जानना जी।

ऊँ ग्राश्रम स्वामी ब्रह्मानन्द ग्रायं

# शुभ प्रशस्ति

स्व० डा० आचार्य पं० देवदत्त शर्मोपाध्याय एम० ए०

विद्या-भास्कर,वेदान्ताचार्य सं०हि० डि० किल, प्राचीन, नवीन व्याकरणाचार्य, वाराणसी, भू०पू० ग्रध्यक्ष—प्राचीन व्याकरण दर्शनागम-विभाग, वाराणसेय संस्कृत विश्व विद्यालय



महामहिम योगिराज श्री स्वामी सिच्चदानन्द सरस्वती जी महाराज श्रीर मैंने प्रातः स्मरणीय महाविद्यालय के कुल पति महर्षि श्री स्वामी शुद्धबोध तीर्थं जी महाराज से वेद व्याकरण साहित्य श्रीर दर्शन ग्रादि की उच्च शिज्ञा प्राप्त की थी श्रतएव योगी राज स्वामी जी का वैदिक एवं शास्त्रीय ज्ञान मुक्त कण्ठ से प्रशंसनीय है।

# हिन्दी योग दर्शन

"श्री योगेश्वर महाराज ने यह 'शुद्ध बोध वृत्ति' सिंहत हिन्दी योग दर्शन का निर्माण किया है। वह जनता के लिए श्रत्यन्त कल्याणकारी है। इसमें स्वामी जी ने श्रपनी श्रनुभूतियों के श्राघार पर योग के सच्चे श्रथं का दिग्दर्शन कराया है। चित्तवृत्ति निरोध से लेकर समाधि पर्यन्त सर्व विषयों का श्रनुभव सिद्ध उल्लेख है। योग सिद्धियों का मुन्दर सारभूत तथ्य चित्रण है। पता चलता है योगिराज ने श्रपने जीवन में योग का बहुत श्रनुभव प्राप्त किया है। सत्य सार खींचकर रख दिया है। ऐसी पुस्तकों ही योग की कठिन से कठिन गुत्थियों को सुलभाने में समर्थ हो सकती है।

—ह॰ देवदत्त शर्मोपाघ्याय

#### मन्त्र योग साधनां

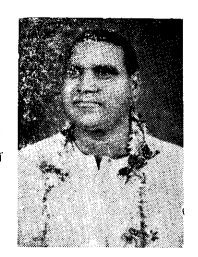
योग साधना का स्रमोध मन्त्र इसमें दिया गया है। वेदशास्त्र उप-निषद ब्राह्मण ग्रन्थों के १००० मन्त्रों में इस मन्त्र का विधान बताया है। जप विधि बताई है। संसार के समस्त ग्रास्तिकों ने इस मन्त्र को स्वीकार किया है। यह मन्त्र ही ध्यान योग-का ध्रुव माध्यम है। विधि विधान मनोकामना पूर्ण करने की पूर्ण विधि दी है।

— '-योगिराज महाराज जी ने योग के इन छोटे-छोटे ग्रंथों में सिद्धांतों की अमूल्य निधियाँ और योग की अद्वितीय निधियाँ निहित कर दी है योग के साधकों को इनका अनवरत स्वाध्याय करना चाहिए। तभी साधक वृन्द का अभ्युदय हो सकता है।

—ह० देवदत्त शम्मीपाध्याय —१६७० मूल्य—केवल ६०-००, मन्त्रयोग साधना ५०-०० हिन्दी योग दर्शन १.२५ पातज्जल योग साधना — व्यवस्थापक

# ब्रह्मचारी श्री कृष्णदत्त जी की सद्भावना

सिद्ध योगी, द्वापर कालीन महर्षि श्रुंगी की स्रवतीर्णशात्मा स्रशिक्षित संस्कारी जीव श्री ब्रह्मचारी जी



भोर्म योजी श्री स्वाभी सच्चवा देशी शाहाराजने जी प्री आम करके स्वाभी देशानन्द्र जी मर्स्वती की अज्ञात जीवनी द्वाभी है वहमश्रीन यह कुठ्या देस १३-११-०१

।। श्रोउम् ।।
योगी श्री स्वामी सच्चिदानन्द जी महाराज ने जो परिश्रम करके स्वामी दयानन्द जी
सरस्वती की श्रज्ञात जीवनी
छापी है वह प्रशंसनीय है
ब्रह्मचारी
कृष्णदत्त
१३ ११ ७१

# । ग्रो३म्।। पूज्यपाद महात्मा आनन्द भिक्षु जी महराज का योग ग्रिभनन्दन

श्री महामान्यवर, ब्रादर्श योग निष्ठ, तपोमूर्ति, योगिराज श्री स्वामी सच्चिदानन्द जी महाराज ! सादर नमस्ते !

श्रत्र कुशलं तत्रास्तु। श्राप का कृपा पत्र मिला। हार्दिक धन्यवाद। श्रव श्रापके श्राजाने से मण्डल का कल्याण होगा। श्राप जिस महान् कार्य में लगे हुए हैं, उससे हमारा भविष्य बनेगा। साधु विना साधना के नहीं बन सकता। श्राप जैसे निर्भीक साधुश्रों से श्रार्य समाज का कल्याण होगा।

समाचार पत्रों द्वारा विदित हुम्रा,

 ग्राप कर्तारपुर में ग्रब्यात्म शिविर
लगा रहे हैं । में भी श्री चरणों में
उपस्थित होने का पूर्ण प्रयत्न करूँगा।

ग्रभाग्यवश देहली में ग्रापके दर्शन न
कर सका। ...... जब सौभाग्य उदय
होगा तो में भी ग्रापके चरणों में उपस्थित हो जाऊँगा।

योग्य सेवा से कृतार्थ करें।

म्रार्य समाज व्यावर राजस्थान २**४**-६-६६



कृपाभिलाषी

मानन्द भिक्षु बान प्रस्थ

#### ।। ग्रो३म् ॥

# लेखक ग्रौर खोजी का परिश्रम

# ग्री १०८ स्वामी विज्ञान।नन्दजी सरस्वती

प्रभु की सृष्टि में जीवन सफल उसी का है जो ग्रपने ऊपर कष्ट उठाकर भी दूसरों का कल्याण करते हैं तभी तो कहा है— "परोपकाराय सतां विभूतयः।"

—सज्जन पुरुषों की पहचान ही यही है, कि वह हर हाल काल में उपकार ही करते हैं।

श्री स्वामी सिन्चदानन्द सरस्वती 'योगी' उनमें से एक हैं। श्रापको योग की चिरकाल से लग्न थी श्रीर उसकी प्राप्ति के लिए श्रनेकों तद्विषयक ग्रन्थ पढ़े, श्रनेकों द्वारों का खटखटाया, परन्तु सन्तुष्टि न हुई महिष दयानन्द का श्रनुयायी भला श्रपनी श्रात्मिक सत्य-पिपासा को बुकाये बिना कैसे शान्त रह सकता है। फारसी में कहा है—



#### 'जो इन्दा, पाइन्दा' —जिन खोजा तिन पाइयां।

पं० दीन बन्धु शास्त्री बी ए आचार्य, आर्य समाज, कलकत्ता का बड़ा घन्यवाद है, कि उन्होंने वर्षों की खोज के बाद महर्षि दयानन्द की ३६ वर्ष की अज्ञात, रहस्यपूर्ण जीवनी को खोजकर 'सार्वदेशिक' साप्ताहिक पत्रिका में कमशः(दो वर्ष में) जनता को भेंट किया। आर्य जगत् को और बिशेषकर सार्वदेशिक आर्य प्रतिनिधि सभा को उनकी इस अमूल्य सेवा के लिए अत्यन्त आभार प्रकट करते हुए, उन समस्त लेखों को पुस्तकाकार

कर जनता जनार्दन को महिए की शहात जीवनी से कृतकृत्य करना था, परन्तु हमें हान नहीं कि उपरोक्त शासर्य जी का शामार भी प्रगट किया गया है या नहीं । इत्ता हान तो है कि सार्वदेशिक के कर्णधारों ने उन लेखों को पुस्तक हा देने से निषेध कर दिया. शौर एक श्रार्य समाज प्रति-निधि सभा के एक विद्वान् ने यहाँ तक कह दिया कि यह सब कथा मन घडन्त है। उसे नारकीय हम दिया गया है।

जमाने की कौरंति (दो एकी चाल) देखिये, श्राप करें हुछ न, दूसरा करे तो उसके एक्ष्में दाधायें खड़ी कर दें, परन्तु धीर बीर विप-त्तियों की परवाह नहीं करते हैं, स्वागत करते हैं, उनका स्वागत करते हैं श्रीर साथ ही प्रतिकार करते हैं। उनसे जूककर विजयी होते हैं।

श्री पूज्य स्वामी सिच्च्दानस्य योगी ने हमारे साथ निश्चिय कर लिया था, कि महींप की श्रज्ञात जीवनी श्रव्य छपवानी है। मैंने उन्हें अश्वासन दे रहा था। पुस्तक प्रेस में देने के लिए मेरे पास पहुँच चुकी थी कि उर्दू के साप्ताहिक 'वैदिक धमं, में उसी श्रार्थ विद्वान ने 'श्रज्ञात जीवनी, को असत्य, मन घडन्त श्रौर इिट्टसनीय बताया। स्वामी जी ने कलकत्ता में जाकर पुस्तक का मैंटर मुभ से मंगवाकर प्रत्येक घटना तथा सत्यता की दर बदर फिर कर सम्पुष्टि की। बंगला में लिखे पुराने लेख जो श्री ईश्वर चन्द्र विद्यासागर जी श्री केशव चंद्र सेन द्यादि महानुभावों से प्राप्त किये गए थे उन के श्रंशों का फोटो करा लिया। जिन रावका पूरा विवरण तो पुस्तक की पृष्टभूमि में ग्रापको पढ़ने को मिलेगा।

पुस्तक को बढ़िया कागज पर छपवाने और फिर ४० के लगभग रंगीन चित्र देने. नये डिजाइन बनवाने, ब्लाक बना छपवाने, सुन्दर, सुदृढ़ जुजबन्दी की बढ़िया जिल्द बनवाने में लगभग १५हजार रुपए की आवश्य कता थी। यह कैसे पूरी हो।

यति के पास अपनी भिक्षा भेंट का २०००) रु० था। २०००) रु० वान प्रस्थ आश्रम ज्वाला पुर से प्राप्त हुआ। ४०००) रु० लेकर पुस्तक छपवानी आरम्भ कर दी और मात्रल पायी बन कर फल, दुग्ध अन्न का परित्याग कर, अपने योगाभ्यास को भी कमकर पुस्तक के लिए धन की समस्या का समाधान ढूं छने लगे। रोहतक प्रधारे और मुफ से बातचीत हुई।

जिस कार्य में प्रभु प्रेरणा कार्य कर रही होती है उसके साधन वह स्वयं जुटाता है। वन्दनीय महात्मा भ्रानन्द स्वामी जी महाराज की कथा श्राश्रम में हो रही थी। श्री स्वामी सिन्चदानन्द जी भी पद्ध रेही थे।
महात्मा जी ने इस पिवत्र कार्य के लिए १०००) ह० की राशि अपने कोषसे
देनी की। मेरे जामात चिरंजीव जगदीश चन्द्रजी डावर तथा पुत्री श्रीमती
देव प्रभा जीने २०००) ह० की राशि, श्री डाक्टर देवराज जी सूरी
तथा उनकी सहचारिणी माता लीलावती सूरी ने १०००) ह० देना किया
फुटकर राशि ग्रौर १०। १० ह० ग्रग्निममूल्य देकर ग्राहक ग्रनेकों वनने
लगे।

श्रव प्रभु कृपा से यह पुस्तक श्री योगी जी महाराज की ३०० पृष्ठ के गवेषणामय निबंध केसाथ शीघ्र छपकर आर्य जनता के हाथों में पहुँच रही है। हमारा विश्वास है कि जो भी श्रार्य भाई श्रपने श्रापको ऋषि दयानन्द का भक्त कहता है श्रोर स्वरूप सी भी निष्ठा उनके चरणों में रखता है, वह श्रपना श्रोर संसार का कत्याण तभी कर सकेगा जब स्वयं इस पुस्तक को पढ़ेगा। दूसरों में प्रचार करेगा। वह स्वयं ही लेखक श्रोर खोजी के परिश्रम की सराहना करेगा श्रोर ऋषिचरणों में सीस झुकाने पर बाधित हो जायेगा।

भगवान करे हमारा यह श्रनुमान सत्य सिद्ध हो।

पुस्तक छपवाने की सारी जिम्मेदारी का भार वैदिक भिक्त साधन भ्राश्रम, रोहतक ने भ्राने ऊपर ले लिया है। प्रभुदेव सहाई हों।

**रोह**त**क** २१-१०-७**१**  निवेदक विज्ञानानन्द सरस्वती

#### पातञ्जल योग साधना

मूल्य १.२५

महिष पतंजिल प्रणीत योगसूत्र और उस पर 'व्यास भाष्य' को परम प्रमाण मानकर प्रस्तुत पुस्तिका में सरल भाषा में योग साधना की कियात्मक शैली का उपदेश है। लेखक के श्रनुसार वृत्तिरहित होना या सबकुछ भगवान् पर छोड़ देना ये ही दो योग की पगडें डियाँ हैं। बिना तप श्रीर वैराग्य के योग सिद्ध नहीं होता। योगी रोगी नहीं होता,भोगी योगी नहीं हो सकता योग का गुरु परमात्मा है। श्रन्ध श्रद्धा वाले योग भक्तों को गुरुडम सेबचने की चेतावनी है श्राध्यात्मिक जप तप से रोग नाश होता है। प्रचलित प्राणायाम श्रीर श्रास नयोग के लिए श्रनिवार्य नहीं। व्यावहारिक

भ्रौर म्रनुभव सिद्ध विचार हैं। योग तथा प्रेमियों जज्ञासुम्रों के लिए लाभदायक हैं।

-हिन्दुस्तान दैनिक ७ जून १६७०

— "प्रस्तुत पुस्तिका श्री पतंजिल मुनि प्रोक्त 'पातंजल योगसूत्र' के सिद्धान्तों पर ग्राधारित है। जिनको स्वामी जी महाराज ने स्वानुभव से संकलित करके यहां प्रकाशित किया है। "पुस्तक संग्रहणीय तथा उपयोगी है। प्रत्येक श्रेयोऽभिलाषी को ग्रवश्य पढ़नी चाहिए।"

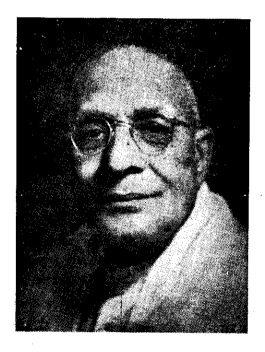
'लोकालोक' मासिक —कमला नगर, देहली, ग्राषाढ़ २०२७,

## विश्व विख्यात, विश्वयात्री, विश्व वेदोपदेशक श्री श्री महात्मा ग्रानन्द स्वामी जो महाराज के हृदयोद्गार

'दिसम्बर १६७० में जब मैं कलकत्ता गया तो पं० दीन बन्धु जी ने मुझे वह सारी सामग्री दिखाई जिससे महर्षि दयानन्दजी की 'ग्रज्ञात

जीवनी' का पर्यांप्त पता लगता है। दिल्ली लौटकर प्राने पर मैंने स्वामी सच्चिदानन्द 'योगी' सर-स्वती से प्रार्थना की कि प्राप कलकत्ता पघारिये प्रौर सामग्री के विषय में धनुसन्धान करके किसी तथ्य पर पहुँचिये।

स्वामी सिन्वदा-नन्द जी ने धमं शास्त्रों का भली भाँति ग्रध्ययन ग्रध्यापन किया है। वे योग मार्ग के ग्रनुभवी पिथक हैं। ऐसे महानुभाव ही परमयोगी दयानन्द की जीवनी के सन्बन्ध में निश्चित बात कह सकते हैं।



उन्होंने कलकत्ता में सवा मास निवास करके उपर्युक्त सामग्री का धनुशीलन किया श्रीर एक पुस्तक तैयार की, जिसके तैयार करने में स्वामी सविवदानन्द जोको घोर परिश्रम करना पड़ा। महिष स्वामी दयानन्दजी के जीवन की वह गायायें जो स्रव तक रहत्य में घो इस आत्मचरित्र के द्वारा प्रगट कर दो गयी हैं।

स्यामी सच्चिदानन्य जी का यह परिश्रम सराहतीय है। निश्चित रूपेण दुनिया के लोग देख सकेंगे कि महर्षि दयानन्द गया थे? उन्होंने प्रपना जीवन कितनी तदश्वर्षा और योगनादना से बनाया था। अन्त में 'बेटोजिखी धर्म-मूलम्'

के अनुसार वेद ही को सारी दुिया की शारीरिक, आस्मिक और सामा-जिक उन्तति का लाग बताया ।

स्वामी सिवानित्यजी ने जो भूनिका लिखी है उसके अध्ययन से यह प्रतीत होता है कि महर्षि दथानन्द ने स्वातन्त्र्य संग्राम में कियात्मक रूप से भाग लिया। यह भूमिका दुनियाँ की ग्राँख कोल देगी। यह भूमिका क्या है ? ऋषि दयायन्द के जीवन पर श्रकाट्य गर्थेषणा पूर्ण निबन्ध है।

श्रानन्द स्वामी सरस्वती ११-१०-७१

'श्री स्वामी सच्चिदानन्द सरस्वती योगी चिरकाल से योग साधना में लगे हैं। योग पथ पर चलते हुए उन्हें कितने ही व्यक्तिगत ग्रनुभव हुए हैं ग्रौर सर्वसाधारण के कल्याण के लिए ही योग सम्बन्धी कितने ही ग्रन्थों की रचना की है। उनमें से—

- १. पातञ्जल योग साधना
- २. स्रों मन्त्र योग साधना
- ३. हिन्दी योग दर्शन

४. योग दर्शन पर (चार योगेश्वरों के भाष्य का संकलन) प्रेस में—इनमें पातंजल योग दर्शन पर चारों योगेश्वरों—(व्यास, दयानन्द, शंकर, भगवान् कृष्ण) का भाष्य संकलन सबसे महत्वपूर्ण है। गम्भीर है। नई सूक्ष-वूक्ष है। नया अन्वेषण है। (एक सूत्र भाष्य नम्ना)

गम्भीरता से स्वामी जी महाराज ने अनुसन्धान करके योग की धुण्डियां खोली हैं। योग पथ पर चलने वालों के लिए इन पुस्तकों का अध्ययन बहुत स्रावश्यक है।

00-3-05

ह० ग्रानन्द स्वामी सरस्वती

विरजानन्द स्मारक कर्तार पुर

> कुल पृष्ठ संस्या = १४२ + ३३४ = ४६६ ३४४



2145

.

. . . **. .** .