

.... तमसो मा ज्योतिर्गमय.....

.... Tamaso Maa Jyotir Gamaya.....

# दीपावली



आर्योदय <sub>विशेषांक</sub>

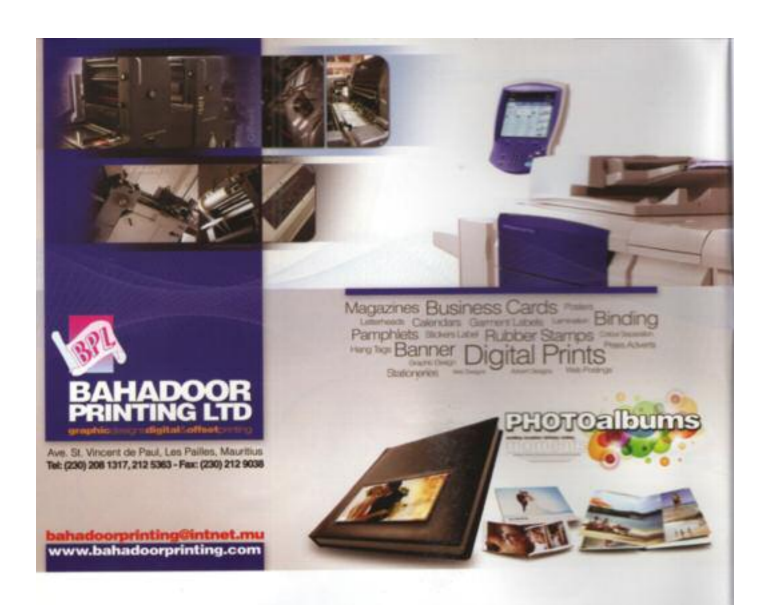
आर्य सभा मॉरीशस



DEEPAVALI

Aryodays - Special Issue

**ARYA SABHA MAURITIUS** 





DIRECTOR: G. NEMCHAND

Cremation Road, Tranquebar, Port Louis, Ile Maurice Tel.: 210 0437 - 211 8166

Fax: 212 2606

# **\* \***

#### CONTENTS

| -             | बिब्य-स्र्वी                                                                                         | पृष्ट Page   |
|---------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------|
| ٩.            | Message - H.E. Mr Rajkeswur Purryag, GCSK,GOSK, President of the Republic of Mauritius               | 2            |
| ₹.            | Message - Hon. Mookhesswur Choonee, GOSK, Minister of Arts & Culture                                 | 3            |
| ₹.            | Message - Mrs Christiane Dorine Chukowry, Lord Mayor of Port Louis                                   | 4            |
| 8.            | Message - H.E. Shri Anoop Kumar Mudgal, High Commissioner of India                                   | 5            |
| 4.            | आभार एवं शुभ-कामना - डॉ उदयनारायण गंगू, ओ.एस.के, आर्य रत्न - प्रधान सम्पादक मण्डल                    | 6            |
| ξ.            | अग्निर्ज्योति ज्योर्तिअग्नि - श्री बालचन्द तानाकूर,पी.एम.एस.एम,आर्य रत्न - प्रधान आर्य सभा मॉरीशस    |              |
|               | प्रकाश-पुत्र दयानन्दर्षि को श्रद्धांजलि - डॉ॰ उदयनारायण गंगू, ओ.एस.के, आर्य रत्न - प्रधान वेद प्रचार |              |
| ۷.            | सच्चे संखा संसार के महर्षि दयानन्द जी थे - <i>पंडित देविकनन्द गोबिन, सिद्धान्त शास्त्री</i>          |              |
| ٧.            | ऋषि-निर्वाण व दीपावली - श्री सत्यदेव प्रीतम, सी.एस.के, आर्य रत्न - उप-प्रधान आर्य सभा मॉरीश          |              |
|               | Deepavali & Rishi Nirvana Celebrations - Dr Roodrassen Neewoor, GOSK, Honorary President Arya Sa     |              |
|               | दीपावली एवं ऋषि-निर्वाण दिवस की सार्थकता - श्री हरिदेव रामधनी, आर्य रत्न, मन्त्री आर्य समा मॉरीः     |              |
|               | ऋषि-निर्वाण की दिव्य ज्योति में <i>डॉ बीरसेन जागासिंह</i>                                            |              |
|               | दया सागर के रत्न - श्री केशवदत्त चिन्तामणि                                                           |              |
| 98.           | हे अग्नि तू हमें चमकाने वाली हो - आचार्य विरजानन्द उमा, एम.ए., प्रधान पुरोहित मण्डल                  | 16           |
| 94.           | ऋषि-निर्वाण एवं दीपावली - श्रीमती धनवन्ती रामचर्ण, एम.एस.के, आर्य भूषण - उप-प्रधाना आर्य र           | <i>Т</i> ₩17 |
| 9£            | दीवाली शुभावसरे - श्री सतिश प्रभ्                                                                    | 17           |
| 9(9           | दीपावली महोत्सव और ऋषि-निर्वाण दिवस <i>- पंडिता अनजनी महीपथ</i>                                      | 18           |
| 9/            | . स्वयं विषपान कर संसार को अमृत पिलाया - <i>पंडित धर्मेन्द्र रिकाई</i>                               | 19           |
| 98            | दयानन्द का व्यक्तित्व एवं कृतित्व - पंडिता प्रेमिला सिरतन                                            | 20-21        |
| ეი<br>: , , . | श्रद्धा-सुमन - श्रीमती भगवन्ती घूरा                                                                  | 21           |
| ₹°.           | दीपावली - श्रीमती शशि दुखन, एम.ए.                                                                    | 22-23        |
| ນ ເ<br>ນ      | दीवाली की नैतिक शिक्षा - <i>डॉ० विदुर दिलचन्द, आर्य सिद्धान्ताचार्य</i>                              | 72           |
|               | दीपावली का शुभ सन्देश <i>- श्रीमती प्रियम्वदा जीबन, आर्य भूषण</i>                                    |              |
|               | दीपावली और ऋषि-निर्वाण - <i>पंडिता धनवन्ती पोखराज</i>                                                |              |
|               | यज्ञीय जीवन पद्धति - श्री हरिश्चन्द्र दीरपोल                                                         |              |
|               | दयानन्द और प्राचीन आर्य सभ्यता <i>- पंडित जीवन महादेव, आर्य</i>                                      |              |
|               | खुशियाँ आज लुटाती आई दीवाली की रात <i>- श्रीमती संध्या तोरल सोबन</i>                                 |              |
|               | अमर दीप का प्रकाश - श्री सोनालाल नेमधारी, आर्य भूषण                                                  |              |
| ₹С.<br>Э0     | वेदों में विद्या का महत्व - <i>डॉ० ऋचा शर्मा मकूनलाल,एम.ए.,पी.एच.डी, एडूकेटर डी.ए.वी,कॉलेज</i> .     | 20-30        |
|               | महर्षि की गाथा - श्री कन्चन बुद्ध                                                                    |              |
| રુ∘.<br>રુ∘.  | दीवाली और ऋषि-निर्वाण - <i>वेदसुधा गंगू</i>                                                          | 30           |
|               | अध्यात्मिक ज्योति – La Lumiere Spirituelle - <i>Shri Narainduth Ghoorah</i>                          |              |
|               | Divali and Nirvan Divas - Dr Jaychand Lallbeeharry, M.A., M.Ed, Ph.D                                 |              |
|               |                                                                                                      |              |
|               | Deepavali - Festival of Light - Smt. Rutnabhooshita Puchooa, M.A, P.G.C.E                            |              |
|               | ·                                                                                                    |              |
|               | Deepavali : time for self-transformation - BramhaDeva Mukundlall                                     |              |
| •             | Deepavali - The Festival of Enlightenment – Shri Raj Sobrun                                          |              |
|               | Divali & Rishi Nirvan Diwas - Pt. Manickchand Boodhoo, Arya Bhushan                                  |              |
|               | Divali and its Divine Significance - Dr Indradev Bholah Indranath                                    |              |
|               | Deepavali - The Inner Light Festival - With an Appeal - Universal Shri Sookraj Bissesur. B.A, Hons   |              |
|               | Reason to celebrate Rishi Nirvana Diwas Shri R. Jokhoo                                               |              |
|               | Lest We Forget - The Saviour of Vedic Religion - Renuka Bissessur (Miss), B.A.Hons                   |              |
| ₹₹.           | Shree Mohanlall Mohith, GOSK, (1905-2005) - by Professor Soodursun Jugessur, CSK, GOSK               | 46-52        |







The President of the Republic of Mountains

#### MESSAGE

I am thankful to the Arya Sabha Mauritius for associating me with the publication of this special Souvenir Magazine on the occasion of the Divali Festival and the Maharishi Dayanand Nirvan Divas Celebrations.

Divali is indeed one of the most popular festivals in the Hindu culture and traditions. The meanings of Divali, its symbols and rituals as well as the reasons for celebration are many. In general, it signifies the triumph of good over evil, of righteousness over treachery, of truth over falsehood and of light over darkness.

Divali is above all a day of reflection on the values of life.

I wish to congratulate the Arya Sabha Mauritius for celebrating the Maharishi Dayanand Nirvan Divas together with Divali every year.

As we all know, Swami Dayanand was a symbol of morality, spirituality and righteousness. Swami Dayanand's guiding philosophies have gone a long way to bring people on the right path – on the path of truth, spirituality and religiosity, especially, at a time when there was a crisis of identity in the Hindu religion.

Unfortunately, such a crisis still seems to arise again. Because more and more people are content with identifying themselves with material gains, vanity and status in society. Religion and spiritual knowledge appear to have been relegated.

That's why I would like to commend the Arya Sabha Mauritius for its relentless effort and profound commitment in the promotion of Hindu values and culture and for the pivotal role it is playing in the teaching of the Hindi language in our country.

I remain convinced that it's only through the teaching of values, spirituality and religion that we will strive towards building a better, peaceful and harmonious society where contentment and happiness will prevail at all times.

In this regard, we should all be inspired by what Swamiji has taught and legated to us and to the whole of mankind in the Satyartha Prakash.

As we celebrate Divali this year, let us therefore not forget the emphatic enunciation of the vedic concept of doing our duty without the expectation of any reward in return, that is, "Nishkama Karma".

I wish you all a Happy Divali.

H.E. Rajkeswur Purryag, GCSK, GOSK President of the Republic





REPUBLIC OF MALBURING

MINISTRY OF ARTS AND CULTURE (Office of the Minister)

I am pleased to be associated with the launching of this magazine by the Arya Sabha Mauitius on the occasion of Deepavali and Maharishi Dayanand Nirvaan Divas.

Diwali holds a special significance for the Arya Samaj as it was on this day that its founder and mentor, Maharishi Dayanand, passed away. This great reformer of Hinduism was bent on re-establishing the Vedas as revealed and infallible truth. His movement promoted education as the lever to achieve an egalitarian society by fighting ignorance and rampant practices like idolatry, ancestor worship and the caste system.

Divali is key to the philosophy of Maharishi Dayanand as it celebrates the victory of knowledge over ignorance, of good over evil and light over darkness.

In Mauritius we celebrate Divali at a national level and we look to it as another opportunity to create bridges with all the constituents of our plural nation.

I take this opportunity to congratulate the Chairman and members of Arya Sabha Mauitius for all their efforts in keeping alive these traditions and I wish them plenty of success in all their endeavours.

I pray this Divali shows us the path to a sustainable common future.

M. Choonee, GOSK

Minister





### MESSAGE

#### FROM

### THE LORD MAYOR OF PORT LOUIS

Divali, as always, is a religious and cultural event which is expected with great happiness demonstrated in its preparation and in its celebrations.

The symbolism of Divali should be considered beyond the notion of light and darkness, evil and good. In fact there are various aspects of life which are associated with the festival and which are not restricted to the hindu faith, such as justice, peace, respect, faith.

The social background of Mauritius has been enriched with the co-existence of cultures, traditions, religious beliefs emanating from all continents.

Traditions linked with Divali or any other celebrations are being kept alive by the tremendous efforts put in by socio-religious and socio-cultural organisations, for example the Arya Sabha Mauritius.

On the occasion of the festival of lights, my very best wishes to members of the Arya Sabha Mauritius and all our compatriots.

HAPPY DWALW2014.

M.C. Dorine CHUKOWRY

14 October 2014





#### MESSAGE

On the occasion of Deepavali and Maharishi Dayanand Nirvaan Divas, I extend my warm greetings and best wishes to all our sisters, brothers and friends in Mauritius.

On this auspicious day, Maharishi Dayanand Saraswati, one of the greatest social reformers and founder of Arya Samaj, stepped into the heavenly journey of Nirvana. His teachings and message would continue to guide the humanity at large in making the right choices.

( Anup Kumar Mudgal ) High Commissioner



# आभार एवं शुभ-कामना



यह दीपावली विशेषांक समस्त पाठकों को समर्पित है। आर्य सभा के निवेदन पर हमारे सुहृद लेखक-लिखिकाओं ने इस अंक को सजाने के लिए अपने ज्ञानवर्धक लेख भेजे। हम सभी के प्रति कृतज्ञ हैं। उन महानुभावों के प्रति भी आभार प्रकट करते हैं, जिन्होंने विज्ञापन देकर सभा को आर्थिक सहायता दी है।

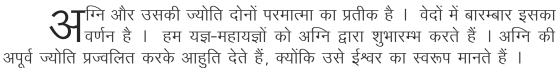
दीपावली हमारे सुधी पाठकों एवं समस्त देशवासियों के मार्ग में सुख-समृद्धि एवं आनन्द की पुष्प-वर्षा करे, ऐसी हमारी मंगल कामना है ।

डा० उदय नारायण गंगू

प्रधान सम्पादक



## अग्निज्यों ति ज्योतिअग्नि



मानव एक प्रकाशप्रिय प्राणी है, वह हर घड़ी उजाले की खोज करता है । अग्नि हमारे जीवन का आधार है, क्योंकि अग्निज्योंति के बिना जीवित नहीं रह सकते हैं । हमारे शरीर में जठराग्नि ही से ऊर्जा उत्पन्न होती है । जिस दिन शरीर से गरमी समाप्त हो जाती है, उस दिन यह लाश बनकर रह जाता है ।

शारीरिक शक्ति से बदन में अद्भुत चमक पैदा होती है, मानसिक ज्योति से पवित्र मनोभावनाएँ जागरित होती है, बौद्धिक ज्योति से शुद्ध एवं तेज़ बुद्धि विकसित होती है, आत्मिक

प्रकाश से आत्मा-परमात्मा में अटूट सम्बन्ध जुड़ जाता है और ईश्वरीय-ज्योति प्रकट होने लगती है ।

आध्यात्मिक ज्योति का उदय होने से बुद्धि, मन और आत्मा में सात्त्विक भावनाएँ उत्पन्न होती हैं और हम सत्कर्म करते हुए समस्त प्राणियों के हित में समर्पित हो जाते हैं । अध्यात्म-ज्योति की आभा से मोक्ष मार्ग की ओर अग्रसर होते हैं । जो भी व्यक्ति भोगी से योगी बनकर ईश्वरीय ज्योति से चमक उठता है, वह परमात्मा की दिव्य-ज्योति में विलीन हो जाता है, और महानन्द का अनुभव प्राप्त करता है । ईश्वरभक्ति ही उसका परम लक्ष्य बन जाता है, क्योंकि मोक्ष प्राप्ति यही मार्ग है ।

आज के वैज्ञानिक युग में नवीनतम आविष्कारों द्वारा मानव उन्नतिशील होता जा रहा है । घंटों का कार्य मिनटों में पूरा हो जाता है। विज्ञान और नवीन तकनीकी साधनों से विश्व का स्वरूप ही बदलता जा रहा है। मनुष्य भूलोक में जन्म लेकर वायुमंडल में भ्रमण कर रहा है। इस परिवर्तनशील जगत् में हमारी लोकेषणाएँ भी बराबर बढ़ती जा रही हैं। हम सांसारिक सुख भोग में इतने व्याकुल हैं कि अपने धर्म, संस्कार और सत्य-विद्याएँ पीछे छोड़ते जा रहे हैं। हमारा लक्ष्य केवल भौतिकवादी होना रह गया है। हम भूलते जा रहे हैं कि यह भौतिक धरोहर हमारे साथ जाने वाली नहीं है।

महर्षि दयानन्द सरस्वती जी इस युग में मानव-जाति के ज्ञान-चक्षु ज्योतित करने के लिए पैदा हुए थे। इसी भूलोक में रहकर दैविक ज्योति की खोज करते रहते थे और सच्चे ईश्वर की पहचान कराने में समर्पित थे। वे मानवीय सेवाओं में परिपूर्ण थे, और धीरे-धीरे परमात्मा के ध्यान में तल्लीन हो गए थे तथा मानव समाज को वैदिक मार्ग पर लाने में अपने आदर्श जीवन का बलिदान देते रहे।

सन् १८८३ ई० में जब दीपों की चमक-दमक में पृथ्वीलोक आलोकित था, सारे मानव आनन्दित थे, तब महर्षि दयानन्द जी अपनी अन्तिम साँस ले रहे थे, विष के प्रभाव से अति पीड़ित होते हुए भी इतने आनन्दित थे कि उनका तेजोमय मुखमण्डल चमक रहा था। वे अपने निर्वाण के अन्तिम समय में महा आनन्द प्राप्त कर रहे थे। दीपों की ज्योति से जो आनन्द अन्य लोग लूट रहे थे, उनसे कई सहस्र गुना आनन्द महर्षि जी को मिला होगा।

प्रिय पाठको ! सत्य-विद्या के अभाव में हमारी मानसिक भावनाएँ कुटिल हो जाती हैं । काम, क्रोध, लोभ, मोह, ईर्ष्या, द्वेष, छल, कपट जैसी क्षुद्र भावनाएँ उत्पन्न होने लगती हैं । दीपावली हमें प्रेम, सहयोग और एकता से जीने की कला सिखाती है । ऋषि-निर्वाण दिवस हमें प्रेरित करके सच्चे आर्य बनकर दूसरों के हित में जीवन समर्पित करने की शिक्षा देता है । हम आज २१ वीं सदी के विज्ञान और तकनीकी युग में भौतिक तरक्की करने वाले भाग्यशाली प्राणी हैं । हमें यह कभी भूलना नहीं चाहिए कि यह भौतिक सुख भोग पल मात्र के लिए है और आध्यात्मिक सुख-शान्ति जीवन पर्यन्त रहती है। २०१४ का ऋषि-निर्वाण दिवस हमें ऐसा प्रेरित करे कि हमारी दुर्भावनाएँ दूर हटें और ज्ञान-चक्षु की रोशनी चमक उठे ।

आगामी २३ अक्टूबर २०१४ कृष्ण-पक्ष की कार्तिक अमावस्या को दीपावली एवं ऋषि-निर्वाण दिवस है । ईश्वर की ऐसी कृपा हो कि यह पावन और प्रेरणादायक पर्व सभी देशवासियों के लिए मंगलकारी सिद्ध हो। हमारी यही कामना है कि अज्ञान और अन्धविश्वास का घोर अंधकार सभी नागरिकों के जीवन से दूर हो । हमारे मन, बुद्धि, अंतःकरण और आत्मा में सत्यज्योति उत्पन्न होती रहे तािक हम अपने जीवन काल में निरन्तर अग्नि की तरह आगे बढते जाएँ और अग्निज्योति को परमात्मा का प्रतीक मानकर सच्चे आर्य पथिक बनें । 🖶 🖶

बालचन्द तानाकूर

# प्रकाश-पुत्र दयानन्दिषि को शद्धांजिलि



### डॉ० उदय नारायण गंगू, ओ.एस.के, आर्य रत्न

पावली प्रति वर्ष प्रकाश का सन्देश लेकर आती है । इस मंगल अवसर पर आर्य जगत् आर्य समाज के संस्थापक एवं वेदोद्धारक प्रकाश-पुत्र दयानन्द सरस्वती को भाव भरी श्रद्धांजिल अर्पित करता है। यह श्रद्धांजिल इसलिए दी जाती है, क्योंकि ऋषिराज दयानन्द ने पराधीन भारतवासियों को अपने सुन्दर तन से तेल निचोड़कर दिया, ताकि वे आनन्ददायिनी दीपावली मना सकें।

भारत सदियों से दासता की बेड़ियों में जकड़ा था । क्रूर मुगलों ने अपने मज़हब का झण्डा फहराकर युगों तक शासन किया । फिर अंग्रेज़ों की बारी आई । इन विधर्मियों के शासनकाल में हिन्दू समुदाय से लक्ष्मी रुठ गई थी। भारतवासी दारुण दिरद्रता में दासता का अभिशाप भोग रहे थे। उनके पास दीपावली मनाने के न दीये थे, न तेल और ना ही बाती । ऐसी कंगाली में वे कैसे दीपमाला करते ?

सोने की चिड़िया कहलाने वाले भारत देश को अंग्रेज़ लूट चुके थे। रोटी-रोज़ी की खोज करते-करते हिन्दू जनता विद्या से वंचित हो गई थी। फलतः अविद्यांधकार ने ऋषि-भूमि भारत को ग्रस लिया था। अनार्ष ग्रन्थों की बाढ़ के आ जाने से भारत अज्ञान से कराह रहा था। प्रतीक्षा थी कि कोई प्रकाश-पुत्र आये और भारत माता की पीड़ा को दूर करे।

प्रज्ञा-चक्षु स्वामी विरजानन्द के चरणों में बैठे एक आदित्य ब्रह्मचारी कठोर तप कर रहे थे। गुरु ने उस ब्रह्मचारी को बताया कि भारत की दुर्दशा का मुख्य कारण अनार्ष ग्रन्थों का प्रचार-प्रसार है। गुरु से अष्टाध्यायी, महाभाष्य, निरुक्त और निघण्टु का ज्ञान प्राप्त करके वह ब्रह्मचारी पूर्ण प्रकाशित हो उठे। उनका नाम था दयानन्द। आचार्य से विदा लेने का समय आया। उन्होंने गुरु-दक्षिणा में अपना सम्पूर्ण जीवन समर्पित कर डाला।

गुरुदेव ने कहा — 'दयानन्द, भारत वेदों की शिक्षा को भूल बैठा है; अतः तुम फिर उन्हीं वेदों का, जो ईश्वरीय ज्ञान का प्रकाश है, नये सिरे से फैलाओ । आर्य जाति ईश्वर को छोड़कर देवी-देवताओं की पूजा करने लगी है, उसे सच्चा मार्ग दिखाओ । वैदिक धर्म की डंका बजाओ । आर्य जाति की इस समय घोर दुर्दशा हो रही है, तुम उसकी डूबती नैया को पार लगाओ । प्यारे दयानन्द, तुम कार्य-क्षेत्र में उतर जाओ।'

'ऐसा ही होगा गुरुदेव! कहकर स्वामी दयानन्द गुरु से विदा हुए। गुरु के आदेश के पालन में उन्होंने अपनी कंचन-काया को बिल-वेदी पर चढ़ा दिया। कैलाश पित शंकर ने अपने कैलाश की रक्षा के लिए एक बार विष पिया था। ऋषि दयानन्द को लोक कल्याण के कारण सत्रह बार ज़हर के प्याले पीने पड़े। वेद-विरोधियों ने उनपर ईंट-पत्थर बरसाये, परन्तु यह प्रकाश-पुत्र अडिग रहे। वे हाथों में वेदों की मशाल लिए तूफ़ानों से लड़ते रहे। भारत भूमि को बेड़ियों से मुक्त कराने के लिए उन्होंने ललकार कर लोगों का आह्वान किया और एकता के सूत्र में बंध जाने का संदेश दिया। उनके अनुयायी कुछ काल में ही लाखों हो गये।

मंगलवार का दिन था, ३० अक्तूबर सन् १८८३ ई० का सन्ध्याकाल । दीपमाला की तैयारी हो रही थी । दयानन्द उस प्रकाश की बेला में रोग-शय्या से उठे। गायत्री मन्त्र का पाठ किया और ईश्वरेच्छा जानकर अपना जीवन-दीप बुझा दिया।

अज्ञानी महात्माओं की मिहमा को समझने में असमर्थ होते हैं । इस लिए वे उनपर गाली-गलौज ही बरसाते हैं । कोई महापुरुष ही किसी महापुरुष की ऊँचाई को जान सकता है, उसके प्रति श्रद्धांजलि अर्पित कर सकता है। प्रसिद्ध फ्रेंच लेखक रोमें रोलाँ ने महर्षि दयानन्द को श्रद्धांजलि अर्पित करते हुए कहा – 'ऋषि दयानन्द ने भारत के शक्ति-शून्य शरीर में अपनी दुर्द्धर्ष शक्ति, अविचलता तथा सिंह-पराक्रम फूँक दिया था। ... वास्तव में राष्ट्रीय भावना और जन जागृति के विचार को क्रियात्मक रूप देने में सबसे अधिक प्रबल शक्ति उन्हीं की थी। वे पुनर्निमाण और राष्ट्रीय संगठन के अत्यन्त उत्साही पैगम्बरों में से थे।'

पुराणों के प्रबल समर्थक लोकमान्य बाल गंगाधर तिलक को जब महर्षि के निधन का समाचार मिला तो उनकी आँखें सजल हो उठीं। श्रद्धांजलि के उद्गार उनके भर्राए कंठ से इस प्रकार फूटे – 'ऋषि दयानन्द जाज्वल्यमान

नक्षत्र थे, जो भारतीय आकाश पर अपनी अलौकिक आभा से चमके और गहरी निद्रा में सोते हुए भारत को जागृत किया । 'स्वराज्य' के वे सर्वप्रथम सन्देशवाहक तथा मानवता के उपासक थे।'

महान् देश-भक्त लाला लाजपतराय ने कहा – 'स्वामी दयानन्द मेरे गुरु हैं । मैंने संसार में केवल उन्हीं को गुरु माना है । वे मेरे धर्म के पिता हैं और आर्यसमाज मेरी धर्म की माता । इन दोनों की गोद में मैं पला । मुझे इस बात का गर्व है कि मेरे गुरु ने मुझे स्वतन्त्रतापूर्वक विचार करना, बोलना और कर्तव्य-पालन करना सिखाया तथा मेरी माता ने मुझे एक संस्था में बद्ध होकर नियमानुवर्त्तिता का पाठ दिया।'

'हिन्दू बनारस यूनिवर्सिटी' के संस्थापक पंडित मदन मोहन मालवीय ने लिखा – 'महर्षि दयानन्द तपोमूर्ति थे। उन्होंने मृतप्राय हिन्दू जाति में पुनः प्राण का संचार किया था। वे हिन्दू संस्कृति की अप्रतिम प्रतिमा तथा भारत माता के अक्षय पात्र थे। स्वामी दयानन्द जी द्वारा स्थापित आर्य समाज हिन्दुओं की रक्षक और सनातन धर्म रूपी खेती-बाडी की बाड है।'

मुसलमानों को नवजागरण का सन्देश देने वाली प्रथम महिला खदीजा बेगम थीं। महर्षि के प्रति उनका उद्गार द्रष्टव्य है – 'महर्षि दयानन्द भारतमाता के उन प्रसिद्ध और उच्च आत्माओं में से थे, जिनका नाम संसार के इतिहास में सदैव चमकते हुए सितारों की तरह प्रकाशित रहेगा । वे भारत माता के उन सपूतों में से हैं, जिनके व्यक्तित्व पर जितना भी अभिमान किया जाए थोड़ा है । नेपोलियन और सिकन्दर जैसे अनेक सम्राट् एवं विजेता संसार में हो चुके हैं, परन्तु स्वामी उन सब से बढ़कर थे।'

पाठकवृन्द ! इस लघु लेख में हम महर्षि के प्रति किन-किन महापुरुषों के उद्गार प्रकट करें । हिन्दू, मुसलमान, ईसाई सभी समुदायों ने महर्षि को श्रद्धांजलि दी है । आवश्यकता इस बात की है कि हम ऋषिवर दयानन्द के बताये प्रकाश-पथ के सच्चे पथिक बनें । ज्ञान-ज्योति से अपने को ज्योतित करें।

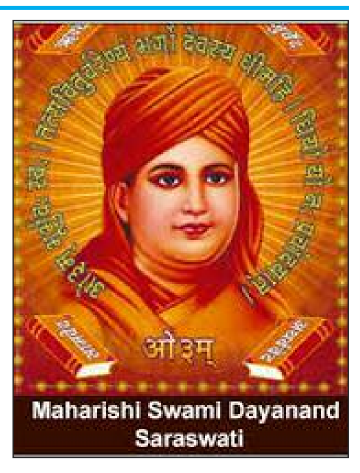
जननी जन्म-भूमि के हेतु जिसने जीवन त्यागे, झुका धरा का सारा वैभव उसके तप के आगे । जो था कृत संकल्प भूमि पर आर्यों के उत्थान को, आओ अर्पित करें नमन उस ऋषि-कुल पूज्य महान को ।। 📥 📥

## सच्चे सखा संसार के महर्षि दयानन्द जी थे सच्चे सखा संसार के

वीर हो परतन्त्रता के बन्धनों के तोड़कर । अन्त दुखदाई सुखों के भोग से मुँह मोड़कर । निकल पड़े धर से अकेले मोह-माया छोड़कर । ब्रहाचारी बन गये विज्ञान में जी जोड़कर । हो गये आधार विद्या के बड़े परिवार के । श्री दयानन्दर्षि थे सच्चे सखा संसार के ।

सत्यार्थ प्रकाश अमर ग्रन्थ पर चलना स्वीकार है अपने को आर्यवीर कहलाना गौरव की शान है आओ वेदों की ओर लौटो यही आवाज़ है। जो दिवाली के दिन अपने को मोक्षानन्द बना गये। श्री दयानन्दर्षि थे सच्चे सखा संसार के।।

देविकनन्द गोबिन, सिध्दान्त शास्त्री



## ऋषि-निर्वाण व दीपावली

#### सत्यदेव प्रीतम, सी.एस.के, आर्य रत्न, उपप्रधान आर्य सभा मॉरीशस

षि-निर्वाण हुए १३१ वर्ष बीत गए । ३० अक्तूबर सन् १८८३ में स्वामी जी ने पंच भौतिक शरीर त्यागा था। तब उनकी आयु ५९ वर्ष की थी। अभी और लम्बे समय तक उन्हें जीना था। विष पान करने के बाद, विष देने वाले जगन्नाथ को कहा था, 'हमें इस बात की चिन्ता नहीं, कि हमारे जीवन का अवसान हो रहा है, हमें शोक है कि अभी भारत के दक्षिण प्रान्त में वेद का प्रचार नहीं कर पाया।' स्वामी जी ने उस हत्यारे को थैली का पैसा जो इकट्ठा किया था ऋग्वेदादि भाष्य भूमिका को छापने के काम में लगाने के लिए उसे देते हुए कहा कि तू भाग कर सरहद पार करके पड़ोसी देश नेपाल चले जाओ नहीं तो हमारे आदमी तुम्हें छोड़ेंगे नहीं।'

मंगलवार तारीख ३० अक्तूबर १८८३ ज्योति भरा त्योहार दीपावली की शाम थी। कृषि प्रधान देश भारत के किसान, मज़दूर और समस्त जनता पर्व मनाने की तैयारी में लगी थी। तब ही बाल ब्रह्मचारी महान् ज्योति में मिलने की तैयारी में लगे थे।

संयोग कहें या ईश्वर का चमत्कार जिस वक्त महान् वेदोद्धारक और अद्वितीय समाज सुधारक राजस्थान के शहर अजमेर में मौत को गले लगाने जा रहे थे। उसी समय नवीन ब्रह्मोसमाज के नेता केशवचन्द भी स्वामी जी के समान स्थिति में मृत्यु-शैया में पड़े थे। वह वही केशवचन्द्र सेन थे, जिन्होंने स्वामी जी को हिन्दी में बोलने, हिन्दी में लिखने और हिन्दी में शास्त्रार्थ करने की हिदायत दी थी १८७३ में जब स्वामी जी बंग भूमि में पहुँचे थे। विचित्र बात है आज जहाँ भाषा को लेकर झगड़ा लड़ाई हो रही है एक बँगाली एक गुजराती को हिन्दी में बोलने-लिखने व शास्त्रार्थ करने का परामर्श दे रहे थे। ऋषि ने बात मान ली और तब से हिन्दी सीखी और १८७४ ईस्वी के जून महीने की १२ तारीख को अपने कालजयी ग्रन्थ 'सत्यार्थप्रकाश' का श्रुतिलेख करवाना आरम्भ किया था। वे बोलते जाते थे और लिखने वाले लिखते जाते थे। उन लिखने वालों में मुख्य थे मराठी भाषी पं० चन्द्रशेखर जो सनातनी थे। इसलिए जहाँ तहाँ अपने मन से कुछ ऐसी बातें लिख दीं जो स्वामी जी लिखना नहीं चाहते।

दीपावली की शाम, जब स्वामी जी राजा भिनाय की कोठी में स्वतः प्राण निकालने का उपक्रम कर रहे थे उसी समय चुने गिने महाजन उनके आसपास सेवा-सुश्रुषा व समाचार प्राप्त करने के लिए दिखाई दे रहे थे। उन उपस्थित लोगों में शाहपुरा के नरेश द्वारा भेजे हुए पं० मोहनलाल विष्णुलाल पाण्डया, लाहोर आर्य समाज के प्रतिनिधि रूप में १९ वर्षीय गुरुदत्त विद्यार्थ जिन्हें ईश्वर के स्तित्व पर संदेह था। एक और वृद्ध सज्जन के साथ उपस्थित थे। और बहुत से लोग उपस्थित थे पर नामों को गिनाकर हम लेख को लम्बा बनाना नहीं चाहते पर इतना लिखना चाहते हैं कि स्वामी जी की मृत्यु का दृश्य देखकर तरुण विज्ञान के विद्यार्थी गुरुदत्त की ईश्वर सम्बन्धी शंका दूर हो गई और वे वहीं पर नास्तिक से आस्तिक बन गए। महान् पुरुष तो जीते जी लोगों को अच्छे रास्ते पर लाते ही हैं पर कोई कोई मरते हुए भी कितनों को पतन के गर्त से निकाल जाते हैं।

महाराणा सज्जनिसंह की उत्कट इच्छा थी कि स्वामी जी की अन्त्येष्टि ४, ५ दिन बाद की जाय तािक वे भी स्वामी जी के अन्तिम दर्शन कर सकें पर ऐसा नहीं हो पाया और ३१ अक्तूबर को उनकी अरथी उठाई गई और अजमेर नगर की ओर शव को ले जाया गया । स्वामी जी ने आदेश दे रखा था। नगर की दक्षिण दिशा में ले जाकर उन्हीं के द्वारा बनायी गयी 'संस्कार विधि' के अनुसार उनके मृत शरीर को भस्कीभूत किया जाए । पूरी शवयात्रा के दौरान पंडित सुन्दरलाल आदि लोगों ने आगे आगे वेद मंत्रों का उच्चारण करते जाते और पीछे पीछे न केवल आर्य जगत के बल्कि दूसरे मत के लोग भी चल रहे थे। स्वामी जी ने इनसान को इनसान की दृष्टि से देखा था। जिस प्रकार वेद मानव मात्र के लिए है उसी प्रकार उनके द्वारा वेद पर आधारित समाज सब की भलाई के लिए था है, और रहेगा।

स्वामी जी ने किसी का अहित नहीं चाहा था। इसी लिए उनके अन्तिम दर्शन के लिए भारत या यूँ कहें आर्यवर्त के सभी समुदाय के लोग, बहुभाषी समाज के यथा बँगालियों, पंजाबियों महाराष्ट्रियनों का वृहत्त समूह था। तभी से वैदिक धर्मावलम्बियों की ओर से दीपावली के मौके पर दीपोत्सव करते हुए भी निर्वाण मनाया जाता है। हमें विश्वास है कि मृत्यु मनुष्य का मित्र है। मृत्यु एक नैसर्गिक घटना है। यदि मृत्यु नहीं होती तो कितना दुख

होता । इसका अन्दाजा नहीं लगा सकते । उस हालत में धरती रहने योग्य नहीं होती । लोग तड़पते रहते । हमारे देश, मोरिशस में कब से दीपावली के शुभावसर पर ऋषि- निर्वाण मनाने की परिपाटी कब शुरु - हुई होगी यह कहना मुश्किल है । इस विषय पर कोई लिखित दस्तावेज़ प्राप्त नहीं है जिसके आधार पर यह निश्चित किया जा सकता । कुछ भी हो । यह बड़ी बात है कि दीपावली को मनाते हुए हम वैदिकावलम्बी स्वामी द्वारा किये त्याग और तपस्या को याद करके उनके स्वप्नों को पूरा करने के लिए प्रेरित होते हैं।

ऐसे तो भारत वर्ष में दीपोत्सव मनाने के जो कारण हैं वह यहाँ नहीं है। ऋतु भी समान नहीं हैं क्योंकि गोलार्द्ध में भारत ऊपर दिखाई देता है और मोरिशस नीचे। वहाँ श्रावणी के मौके से भारी बारीश की धुम थी यहाँ वह बात नहीं। वहाँ शीत ऋतु है और हमारे यहाँ गरमी का आरम्भ हो रहा है। फिर भी हम भारतीय मूल के लोग अपने अपने ढंग से मनाते आ रहे हैं। हम भी मनाते हैं और बड़ी धूमधाम से मनाते हैं। पिछले कई वर्षों से सरकार की ओर से इसे राष्ट्रीय पर्व घोषित कर दिया गया है । हर साल हम इस पर्व को दीपावली के साथ मनाते हैं और इसका सीधा प्रसारण दो घण्टों तक चलता है। इस प्रकार लोगों को घर पर बैटे देखने का मौका हाथ लगता है। इस साल १९ अक्टूबर को सायंकाल ४.०० बजे से ६.०० बजे तक मनाने का भव्य आयोजन हो रहा है। आप सभी आमंत्रित हैं।

सभी पातकों को दीपावली अभिनंदन । 👆 👆





## **DEEPAVALI & RISHI** NIRVANA CELEBRATIONS

Dr. Roodrassen Neewoor, Arya Bhushan, GOSK, Honorary President, Arya Sabha Mauritius



As we celebrate the Deepavali Festival and Rishi Nirvana Diwas, it is important that we recall the message and the teachings that are associated with these very significant events.

Deepavali is a festival of light which has been and continues to be celebrated with great fervour from time immemorial in India and across the globe where people of Indian origin have settled.

Deepavali is not only a day of rejoicing but also a day of prayer and devotion it symbolizes

- The triumph of good over evil.
- The triumph of light over darkness.
  - The triumph of knowledge over ignorance.
- The triumph of righteousness over unrighteousness.

There are many legends that have been linked with this festival since ages. The most popular one being the joy and happiness expressed by the residents of Ayodhya on the return of Lord Rama after fourteen years of exile during the course which he had defeated Ravana- the exponent of evil and wickedness. It is also considered to be the coronation day of Samrat Vikram. The Vikram era begins on this very day.

Deepavali is considered to be a very auspicious day by the business community. --- The Business men invoke this day Lutchmee who is believed to be the goddess of wealth and properity.

For the followers of Jain faith, it is a day of devotion and worship. They believe that, Mahavira, the founder of Jainism attained salvation on this very day.

To the Arya Samajists, Deepavali has a very special significance. They commemorate on this auspicious occasion Rishi Nirvana, attainment of salvation. It was on this fateful day in 1883 that this historic event occurred. Maharshi Dayanand has been the founder of Arya Samaj, he is considered to be a great spiritual master, an eminent scholar of Vedas and Vedic literature who unlocked the treasures of Vedas to one and all, the greatest reformer that modern India has produced, a great visionary, who had a vision for the Independance of India.

Swami ji was a great protagonist of education. He advocated way back in 1874 in his Magnum Opus, Light of Truth, that Education should be provided by the state to all and sundry and that it should be free and compulsory. He believed that ignorance was the root cause for the downfall of India. He will long be remembered for his relentless effort for equal rights for women and for the upliftment of the downtrodden. As a matter of fact, he rightly diagnosed the social ills of the Hindu Society and prescribed appropriate remedial measures.

On the occasion of Rishi Nirvana Diwas, Arya Samajists world-wide pay a fitling tribute to that great and devoted martyr who sacrificed his life for the welfare of humanity at large.

# दीपावली एवं ऋषि-निर्वाण दिवस की सार्थकता

हरिदेव रामधनी, आर्य रत्न, मन्त्री आर्य सभा मॉरीशस





पावली कार्तिक मास की अमावस्या में मनाई जाती है । साल की सबसे अंधेरी रात में दीये की कतार जलाकर उस रात को जगमगा देते हैं । साथ ही महर्षि दयानन्द सरस्वती दीपावली की शाम को अपने प्राणों का उत्सर्ग करके हमें यह शिक्षा दी है कि हे मानव ! संसार के अविद्या अंधकार एवं तम से निकालकर में तुम्हें प्रकाश में छोड़े जा रहा हूँ ।

ऋग्वेद का एक मन्त्र है -

#### ओ३म् उप त्वाग्ने दिवे दिवे दोषावस्तर्धिया वयम् । नमो भरन्त एमसि ।।

वेदों के प्रकाण्ड विद्वान् आचार्य रामप्रसाद वेदालंकार इसका अर्थ यों लगाते हैं : अन्वयार्थः (अग्ने !) हे अग्नि सम सदा प्रकाशमान परमेश्वर (वयं दिवे दिवे दोषावस्तः ) हम हर दिन में हर रात और हर प्रभात (नमः भरन्तः उप एमिस) अपने में कृतज्ञता पूर्वक नम्रता को धारणा करते हुए निरन्तर तेरे समीप आते हैं, तेरी शरण में आते हैं ।

हे प्रकाश स्वरूप परमेश्वर ! जब हम ने प्रतिदिन प्रातः सायं श्रद्धा एवं विचार पूर्वक सृष्टि में तेरा दिव्य प्रकाश देखा तो सहज ही तेरे प्रति हमारा हृदय कृतज्ञता से भर गया और विनम्रता से झुक गया। प्रभुदेव !

जब हम विचार पूर्वक सृष्टि में तेरें इन सांसारिक सूर्य, चन्द्र आदि प्रकाशों को ही देखकर इतने विभोर हो रहे हों तो ज्ञानी ध्यानी लोग ध्यान समाधि द्वारा प्राप्त होने वाली तेरी अनुपम ज्योति को पाकर न जाने कितने विभोर होते होंगे ! न जाने कितने तृप्त होते होंगे ! न जाने कितने आनन्दित होते होंगे !

नाथ ! हमने भी दीप जलाये, मोमबत्तियाँ जलायीं, विद्युतलताओं एवं अनेकानेक प्रकार के बल्ब जलाए, परन्तु हम अनिगनत लोगों के ऐसा करने पर भी हे प्रभुवर ! हम एक सीमित क्षेत्र को ही प्रकाशित कर पाते हैं । इसलिए प्रकोष्ठ के प्रकाशित रहने पर पाकशाला में अंधेरा है, यज्ञशाला में प्रकाश है, तो आँगन में अन्धेरा है । भीतर प्रकाश है तो बाहर अंधेरा है, बाहर प्रकाश है तो भीतर अंधेरा ।

रात्रि को प्रकाशित करने के लिए इतने अधिक परिश्रम करने पर भी, अरबों व्यक्तियों के इस प्रकार प्रयास करने पर भी हम सब मिल कर संसार के किन्हीं सीमित जगहों या क्षेत्रों को भी भली-भाँति जब प्रकाशित नहीं कर पाते, तो नाथ, तब तू एक ही बल्ब सूर्य या चन्द्र को प्रज्वलित कर देता है जिससे भीतर-बाहर सर्वत्र प्रकाश हो जाता है । यह देखकर हम विभोर हो जाते हैं, कृतज्ञता से हम झुक जाते हैं, नम्रता से हम नतमस्तक हो जाते हैं ।

हे प्रभुवर ! इतना हीं नहीं हमारे दींपों की कभी तो बत्ती समाप्त हो जाती है, तो कभी तेल समाप्त हो जाता है। ऐसे हीं कभी विद्युतकन्द - बल्ब ही फ्यूज हो जाता, तो कभी फ्यूज हीं उड़ जाती है, कभी बिजली हीं चली जाती है, पर नाथ ! कैसा अद्भुत सूर्य बनाया तू ने जो इस विशाल पृथ्वी से २३ लाख गुना बड़ा है, तूने इसे कैसे बनाया, किस कार्यशाला में बनाया, कैसे यन्त्रों से बनाया, कितना उष्ण बनाया, फिर कैसे किस आधार पर इस अन्तरिक्ष में इसे गतिमान् किया, फिर किस पावर हाऊस से इसका सम्बन्ध जोड़ा है कि जिससे न तो कभी फ्यूज होता है, नाहीं कभी डिम होता है । प्रभुवर ! कितने अद्भुत हैं ये तेरे दिव्य प्रकाश के बल्ब सूर्य और चन्द्र जो हमारे दादा और परदादा आदि भी इसी सूर्य से प्रकाश और तेज पाते रहे, इसी चन्द्र से आह्लाद पाते रहे, हम भी पा रहे हैं और न जाने कितने लोग पाते रहेंगे । यह सब देख-देखकर और सुन-सुन कर, सोच-सोचकर सहज हीं हमारा हृदय तेरी ओर आकर्षित होता है, मुग्ध हो जाता है, तुझ में अवस्थित हो जाता है, हृदय में कृतज्ञता एवं नमन के भाव जाग जाते हैं और सहज ही तेरी ओर बहाए लिए जाते हैं ।

हे अग्निदेव ! हे ज्ञानस्वरूप परमेश्वर । हे ज्ञान के आदिश्रोत परमेश्वर ! इस संसार में हम ने एक से बढ़कर एक ज्ञानी देखा, एक से बढ़कर एक विद्वान् देखा, एक से बढ़कर एक कवि देखा, एक से बढ़कर लेखक देखा। एक से बढ़कर एक पुस्तक देखी। परन्तु प्रभुवर ! तेरा वेद, तेरा ज्ञान देखकर, उस तेरा वैदुष्य, तेरा अनुपम काव्य, तेरी सर्व विषयों में पहुँच देखकर तो हम अवाक ही रह गये क्योंकि 'अनन्ता वै वेदाः' वह वेद तो अनन्त ज्ञानों का अद्भुत स्रोत ही निकला, वह सर्व विद्याओं का अनुपम भण्डार ही निकला। किसी भी पुस्तक में केवल एक विषय

का ज्ञान रहता है, परन्तु तेरा वेद तो ऐसा अद्वितीय शास्त्र है जो सब सत्यविद्याओं की पुस्तक है । इस ज्ञान से अद्भुत स्रोत को देखकर हमारा सारा अभिमान ही न जाने कहाँ सरक जाता है, हृदय कृतज्ञता से भर आता है कि जीवन का सच्चा प्रकाश यही है जो प्रभुवर हमको तुम्हारे शरण तक पहुँचा सके । यजुर्वेद का एक मन्त्र है –

#### हिरण्मयेन पात्रेण सत्यस्थापिहितं मुखम । तच्चं पूषन्न पावृणु सत्यधर्माय दृष्टये ।।

अर्थात् संसार के चमिकले आकर्षण के कारण हमें उस सत्य तत्व ब्रह्म को नहीं देख पाते और इस भूल-भुलैया में जीवन व्यापित कर देते हैं कि यही भौतिक चीज़ों जो हमें आकृष्ट कर रही हैं इसीसे हमें सुख और आनन्द प्राप्त होगा ।

दीपावली के इस पवित्र अवसर पर हर कोई यही देखता है कि किसका घर अधिक जगमगा रहा है, किसने अधिक दीयों से अपने आंगन को सँवारा है, किसने अधिक फूलझरियाँ आकाश में छोड़ी मगर इस धून में हम देखना भूल जाते हैं कि हमारा मन कितना पवित्र हुआ। हमारी बुद्धि सत्यज्ञान से कितना प्रकाशित हुई ।

वह सत्यधर्म ही है जिससे हम अपने आपको अपने परिवार को तथा समाज को प्रकाशित कर सकते हैं । अन्यथा महर्षि जी का त्याग निष्फल चला जाएगा ।

दीपावली एवं ऋषि-निर्वाण दिवस के इस शुभावसर पर ज्योति से हम सभी के लिए मंगल कामना करते हैं और आशा करते हैं कि दीपावली की पवित्र ज्योति प्रेरित होकर हर कोई उस सत्य ब्रह्म को जानने का प्रयत्न करेगा जिसकी शरण में लेशमात्र भी अंधकार नहीं । 🕹 🕹

## ऋषि-निर्वाण की दिव्य ज्योति में

#### डॉ० बीरसेन जागासिंह



शाब्दियों से आर्यजन एवं उनके वंशज ज्योति में जगमगाते दीवाली पर्व को मनाते आ रहे हैं। युगानुरूप दीवाली से अनेकों कथाएँ एवं ऐतिहासिक सत्य एवं कथ्य जुड़ते रहे हैं। इनमें श्रीराम के बनवासोपरान्त अयोध्या लौटना तथा महर्षि दयानन्द सरस्वती का निर्वाण सर्वाधिक प्रसिद्ध हैं। इनसे पहले भी आर्य लोग इसे प्रकृति से जुड़े अंधकार पर प्रकाश की विजय के प्रतीक स्वरूप समारोह पूर्वक मनाते थे। जिन विद्वानों का जितना अधिक गहरा अध्ययन-चिन्तन होता है, उतनी ही अधिक

सार्थक उनकी अभिव्यक्ति होती है। दीवाली तो वही प्राचीन आर्यों का पर्व है, परन्तु उसके शाश्वत प्रकाश में भविष्य-द्रष्टा विद्वानों ने अनेकाअनेक सत्यों को उजागर किया है। महाभारत में 'गीता' को श्लोकों में गाने वाले संजय के समान दिव्य-चक्षु आम योद्धाओं के पास नहीं थे। संजय ने वस्तुपरक दृष्टि से बिना लाग-लपेट के दूरदर्शन करके चित्रात्मक वर्णन किया। इसी साहित्यिक शैली में यदि आज के मोरिशस में, दीवाली के प्रकाश में, आर्य वंशी हिन्दुओं की स्थितियों का तथ्यात्मक वर्णन किया जाए तो क्या आर्योदय के सहृदय पाठक उसे अन्यथा न मानकर स्वीकार करना चाहेंगे ?

दीवाली के तेजोमय प्रकाश में मोरिशस के आर्य वंशजों की आर्थिक स्थिति डाँवाँडोल सी प्रतीत हो रही है! शक्कर के दाम में आई कमी ने इस उद्योग के श्रमिकों और छोटे किसानों की कमर तोड़ दी है। वी.आर.एस सुविधा प्राप्त मज़दूरों ने ज़मीन के एक टुकड़े के और एक-दो लाख रुपये के बदले नौकरी खो दी है! अधिकतर लोग आज उस पैसे को गँवाकर खोज-खाज कर काम करते मिल जाएँगे। गन्ने के खेतों में मशीनीकरण आ गया है। अतः कंट्राकच्चेल लेबरर स्वरूप भी उनकी आवश्यकता घर सी गई है। बहुत कठिनाई के साथ वे राशन-पानी का प्रबन्ध कर पा रहे हैं! छोटे किसानों की स्थिति और खराब है? यदि उर्वरक, दवा, कटाई-लदाई पर टन पीछे व्यय हज़ार का है तो आय मात्र ग्यारह-तेरह सौ है! कैसे खेती की जाए! परिवार को कैसे पाला जाए? इसी उद्योग की अतिरिक्त आय से विगत-गत पीढ़ी के बच्चे पढ़-लिख कर प्रोफ़ेशनल बनते रहे हैं! यह आज असंभव है। 'टोबाको पर्मिट' भी अब नहीं है! आज सब्जियों से थोड़ी आय बन जाती है, परन्तु कल? स्मरण रहे कि श्रमिक और छोटे किसान अधिकतम आर्य वंशज हिन्दू ही हैं! क्या दीवाली के दिव्य प्रकाश में इस क्षेत्र में जीने के लिए संघर्ष कर रहे अधिकतम अपने लोग अपने अंधकारमय भविष्य को परखकर उसे उचित दिशा देकर सँवारने के बारे में विचार कर रहे हैं?

मोरिशस के इतिहास में गोरों के बाद रंगीन जाति के लोग औपनिवेशिक काल से शिक्षा पाकर सरकारी और गैर-सरकारी क्षेत्रों में छाए रहे । स्वतंत्रता से पूर्व वे फ्रांस, ऑस्ट्रेलिया, इंग्लैंड, दक्षिण अफ्रीका, कनाडा आदि देशों में जा बसे । उस रिक्त की पूर्ति आर्य वंशजों ने कड़ी मेहनत करके उच्च शिक्षा प्राप्त करके की थी। सरकारी नौकरियों पर वे छा गए थे – शिक्षक, नर्स, क्लर्क, पुलिस आदि के रूप में हमारे लोग छाए रहे, परंतु आज स्थिति क्या है ? सभी क्षेत्रों सिहत डॉक्टर, इंजीनर, एज्युकेटर, बैंक, इंस्युरेंश, उद्योग, व्यापार, लघु उद्योग, पर्यटन-होटल चहुँ ओर गैर आर्य वंशी छा गए हैं ! अल्पसंख्यक हम बहुसंख्यकों को पीछे छोड़ रहे हैं ! आप पारास्टेटल संस्थाओं में जाकर देखें – बात समझने के लिए दीवाली के दिव्य प्रकाश की आवश्यकता नहीं पड़ेगी ! देश पर नियम-कानून, समानाधिकार एवं अवसर आदि सब लागू हैं, फिर भी क्यों और कैसे हमारे अपने पिछड़ रहे हैं ? दीवाली की तेजोमय ज्योति में इस स्थिति पर गहराई से मनन-चिन्तन करना आवश्यक है !

पाँच-सात वर्षों के लोरेयेतों की सूची का अध्ययन चौंकाने वाला है। समय था जब मात्र फ्रेंच गोरे और एकाध रंगीन जाति के लोग सरकारी छात्रवृत्ति पाकर प्रोफ्शनल बनते थे। फिर भारत वंशियों के नाम भी आने लगे थे। और अब ? बहुसंख्यक जनता होने के नाते स्कूलों-कॉलेजों में हमारे छात्र अधिक हैं। पर परीक्षा-फल अन्यों के अधिक श्लेष्ठ होते हैं! गैर भारतीय और गैर-हिन्दू माँ-बाप आज अपने बच्चों की शिक्षा को लेकर अधिक सचेत एवं चिन्तित हैं! उनके बच्चे नाच-गाने-फ़ैशन दिखाने से दूर ध्यानपूर्वक पढ़ रहे हैं। उनकी लड़िकयाँ उचित पोशाक और यूनिफोर्म पहनती हैं। कॉलेजों के शिक्षक गवाही देंगे कि मात्र आर्य वंशज हिन्दू आज ध्यानपूर्वक नहीं पढ़ रहे हैं। अपवाद अवश्य मिल जाएँगे! क्या दीवाली मात्र हवन-य्ज्ञ, लक्ष्मी-पूजा, मिठाइयों और भारत से नचिनयों को बुलाकर 'दीवाली नाइट' मनाने भर का पर्व रह गया है? खेतों से आय घट गई है, काम मिल नहीं रहा है और बच्चे पढ़ाई में पिछड़ रहे हैं! कल ही दिल दुखाने वाली झलिकयाँ अवश्य दीवाली की दिव्य ज्योति में दिखाई देंगी! देखना जरूरी है!

आर्य वंशी हिन्दू मात्र एक क्षेत्र में आगे बढ़ गए हैं। वे हर क्षेत्र में मात्र ग्राहक हैं, उत्पादक नहीं! वे व्यय करने वाले हैं, लाभ दूसरे लोग उठा रहे हैं। हाँ, अधिकतर 'बार' उनके हैं, क्योंकि उन्होंने शराब पीने में क्रियोलों को पीछे छोड़ दिया है! गिलयों में ढमलाते हुए नशे में डोलते हुए आज मात्र अपने लोग दिखाई दे रहे हैं! 'खा ले-पी ले' की संस्कृति अपनाकर घरों में और बाहर भी सेगा की धुन पर अपने ही थिरक रहे हैं। क्रियोल तो 'मिसियों' में शराब-सिगरेट त्यागकर सुबह-शाम प्रेयर करके हिन्दुओं को अपने में मिला रहे हैं। दिरद्रों, अनपढ़ों, भटके हुओं तक हमारे वैतनिक पंडितों के न पहुँच पाने से मैदान मिसियों वाले क्यों न मारें! प्रतीत होता है कि हिन्दुत्व मात्र सम्पन्नों का धर्म भर रह तो नहीं गया है!

आप बाजारों में जाकर देखें न ! छोटे व्यापार में कौन है ? दालपूरी तक गैर हिन्दू बेच रहे हैं । हाँ, सिब्जियाँ अपने लोग बेचते हैं । रोपते भी हैं, परन्तु गैर हिन्दू उनसे लेकर बेचते हैं और व्यंग्य भी कसते हैं कि रोपने वाले श्वसुर होते हैं – बेचने वाले दामाद ! फ़्लाक, मेबर्ग, गुडलैंड्स, रोसबेल आदि के बाजारों में देखें – कौन वस्त्र विक्रेता हैं ? दस में से एक आर्य वंशज हिन्दू मिलेगा ! मोरिशस आज प्रसिद्ध पर्यटन देश है। पर्यटक मोरिशन हेंडीक्राफ़्त, सुवेनीर, वस्त्र, हेट, डोडो की प्रतिमूर्ति, फ़ेनसी गहने आदि कौड़ी के माल सोने के भाव में खरीदते हैं । इस क्षेत्र में हमारे अपने न के बराबर हैं ! क्यों ? क्योंकि उनको दिशा देने वाले सामाजिक नेताओं की कभी है ! दीवाली की दिव्य ज्योति हमारे महासभाओं के नेताओं को यह विचार करने की प्रेरणाएँ दे कि उनका उत्तरदायित्व सीमित नहीं है, अपितु अपनों का उचित मार्गदर्शन और दिशा-निर्धारण भी उनके नेतृत्व का कर्तव्य है । वैतनिक पंडितगण व्यक्तिगत रूप से अपनों अर्थात सदस्य या गैर, परन्तु आर्यों या हिन्दुओं से सम्पर्क करके उन्हें धर्म-संस्कृति, यज्ञ-हवन, संध्या-पूजा के साथ-साथ छोटे व्यापारी, छोटे उद्योग, रोटी-नमकीन-मिठाई विक्रेता बनने की सलाह प्रदान करें ! न कि पंडिताई चल पड़ने पर अपने घर पर झाड़-फूँक, तंत्र-मंत्र, शनि और ग्रह-शांति की उगविद्या से दूकानें सजाकर ओझों जैसा व्यवहार करें । दीवाली के दिव्य प्रकाश में हर प्रांत में पहुँच हुए सनातनी पंडितों की देखा-देखी में कुछ वैदिक धर्मावलंबी पंडित भी दूकानें सजाने लगे हैं ! फिर हमारे अपने गुमराह हो रहे हों तो महर्षि का बिलदान व्यर्थ सा प्रतीत क्यों न हो ? ऋषि निर्वाण के अवसर अत्यिधक चिन्तन-मनन की आवश्यकता है !

आज विवाह-विच्छेद अर्थात् तलाक़ के मामले साठ प्रतिशत हिन्दुओं में देखे जा रहे हैं । पुलिस स्टेशनों में आज अधिकतर मार-काट, चोरी-चपाटी, छूटा-छूटी और ठगी के केस आर्यवंशज हिन्दुओं के आ रहे हैं । कोर्ट में एक झांकी मारें न ! अधिकतर मामले हमारे अपनों के नज़र-आएँगे ! पूरी ईमानदारी और होशियारी से झूठ-सच दोषारोपण करके डायवोर्स के मामलों में उलझे नज़र आज कौन आ रहा है ? हमारे अपने ! समय और धन की बरबादी ! और समझौता न करवाकर कौन उन्हें पैंतरे बता-बता कर पैसे ऐंठ रहे हैं ? गैर अपनों से न्याय-विभाग भरा पड़ा है ! घर टूट रहे हैं । बच्चे माँ या बाप के प्यार से वंचित हो रहे हैं !

क्या संसार के श्रेष्ठतम् धर्म, सभ्यता, संस्कृति के दावेदारों को दीवाली के दिव्य प्रकाश में ये समस्याएँ नज़र नहीं आ रही हैं ? ज़मीन-जायदाद को लेकर बैरिस्टर मोहनदास करमचंद गांधी जैसे समझौता कोर्ट के बाहर करवाने वाले वकील आज चाहिए ! नोटेरी और एटोर्ने हमारे अपनों के कैसों को सुलझाने में व्यस्त हैं ! महाभारत का युद्ध जुए के कारण हुआ था। राज-पाठ और पत्नी हारने वाले पांडव थे न! कौरव आज भी घुड़दौड़ की दूकानों, गाँवों-शहरों में सजाए बैठे हैं। हैं कि नहीं? घुड़दौड़ के दिन बिना शाँ दे मार्स गए घोड़े खरीदकर हारते हुए कभी आपने अपनों के चेहरों को देखा है? कड़ी मेहनत से कमाए हुए पैसे जब इच्छा के अनुसार जीने के लिए पर्याप्त नहीं होते तब मानव आसानी से पैसे कमाने के उपाय आजमाते हैं! वह छोटे व्यापारी के समान खरीद-बेच नहीं करता, यदि करता तो आर्थिक समस्याएँ सुलझ जातीं, ऐसा तो मुस्लिम सम्प्रदाय के लोग करके लाखों कमा रहे हैं। वह आसान और गलत मार्ग चुनता है – घुड़दौड़, लॉटरी, पूल और लोतों के मायावी मार्ग! लाखों में से एक अवश्य जीतता है जिसका खूब प्रचार विज्ञापनों द्वारा होता है! हारे हुए लाखों जुवारी अगले draw की आशा लगाए बैठते हैं जो कभी साकार नहीं होती! पता है न – 'आशा दुखस्य कारणाम्'! पूरा भारत वंशी समाज दुखी है – शराब और जुए के कारण! कितना अच्छा होता कि दीवाली के प्रकाश में हमें कल का हमारा अंधकारमय भविष्य भी नज़र आ जाता! हम चेत जाते!

ऋषि-निर्वाण भी दीवाली के दिन हुआ था। महर्षि ने आर्यावर्त्त अर्थात भारत के खोए हुए मान-सम्मान और गौरव की पुनर्स्थापना करने के लिए शाखाओं-फुनिगयों की अपेक्षा जड़ों अर्थात वेदों को प्रमाणिक एवं शाश्वत सिद्ध किया । वेदों-उपनिषदों के रास्तों पर चलने वालों के लिए उन्होंने आर्य समाज की स्थापना की । जन्म की अपेक्षा उन्होंने कर्म को प्रधान बताया । वर्ण और जाति, प्रान्तीयता एवं भाषा, नस्ल अथवा रंग-रूप, मजहब या मान्यता – इन सभी को लेकर, बिना कोई भेद-भाव, जिस व्यक्ति ने भी आर्य समाज के दसों नियमों को अक्षरशः पालन किया, वही-सच्चा आर्य समाजी हुआ ! कागज़ पर ऐसा लिखना सहज लगता है परन्तु व्यावहारिक रूप में न भारत और न ही मोरिशस में ऐसा हो पाया ! बहुत ही विद्वता पूर्वक अनेक संन्यासी, प्रचारक, स्वामी, पंडित एवं विद्वान् प्रोफेसर श्रद्धा और भक्ति पूर्वक सभी आर्य समाजियों को, हिन्दुओं को एवं संसार भर के लोगों को समझाते रहे कि पूरा संसार एक परिवार है - 'वसुधेव कुटुम्बकम्' संसार तो दूर मोरिशस जैसे लघु राष्ट्र में महर्षि की शिक्षाओं की अवहेलना होती रही है ! पहला और सबसे भयानक अपमान महर्षि का यह हुआ है कि राजनीतिक एवं अन्य व्यक्तिगत स्वार्थों के लिए आर्य समाज का विभाजन जन्म से जाति के आधार पर हुआ है! कब और किसने जाने-अनजाने में ऐसा किया- यह प्रश्न नहीं है, प्रश्न यह है कि आज कौन महर्षि के सपनों को कूचल कर फूट और बैर की दुकानें सजाए बैठे हैं ! महाराणा प्रताप के वंश का या रिव वंशी अपने को बताकर चुनाव के टिकट पा रहे हैं – ठींक है, परन्तु महर्षि का अनुयायी ? फिर कैसे अनुयायी हुए जब दयानन्द स्वामी के अनुसार कर्म की प्रधानता भुलाकर क्षणिक लाभार्थ जन्म से अपने को इस या उस जाति के बता रहे हैं ? 'धर्मों रक्षति रिक्षतः' के अनुसार जब धर्म की रक्षा नहीं हुई तो फिर कौन किसी को अंधकारमय भविष्य से बचा सकता है ?

ऋषि निर्वाण के अवसर पर जीवन की गाड़ी को थोड़ा रोककर गहरा चिन्तन-मनन करना आवश्यक लग रहा है । समस्त आर्य बंधुओं एवं उनके परिवार को दीवाली की शुभ और मंगल कामनाएँ समर्पित हैं । ऋषि निर्वाण के पावन एवं दिव्य प्रकाश में हम सभी को अंधकार से बचकर अपने सुनहरे भविष्य की ओर बढ़ना होगा ।

तमसो मा ज्योतिर्गमय । 👆 👆

## दथा सागर के रत्न

#### केशवदत्त चिन्तामणि

एक पुरानी मिथक कहानी है जिसमें चर्चा है कि समुद्र-मंथन से चौदह रत्न निकाले गये थे। वह तो काल्पनिक कहानी है, परन्तु आधुनिक युग में ऐसा मंथन सचमुच हुआ था। महर्षि दयानन्द ने गुरु विरजानन्द के आदेश पर जनता में धर्म प्रचार करने के लिए तत्कालीन परिस्थिति देखकर उन्हें बड़ी दया आयी। अतः मानव कल्याण के लिए वे दया सागर का मन्थन करके रत्न निकालने लगे।

उन्होंने वेद को मथानी बनायी, अध्ययन को उस मथानी का आधार और आर्ष ग्रन्थों को मथानी का रस्सा । मन्थन करने पर १४ रत्न निकले जो इस प्रकार हैं – (१) ईश्वर के नाम, (२) संतान-शिक्षा, (३) पठन-पाठन व्यवस्था, (४) गृहाश्रम, (५) वैराग्य (६) राज धर्म, (७) ईश्वर और वेद, (८) सृष्टि का परिचय, (९) विद्या और मोक्ष, (१०) आचार-अनाचार, (११) देशीय मत-मतान्तर, (१२) नास्तिक मत, (१३) ईसाई मत, और इस्लाम मत।

तब इन रत्नों से सच्चे प्रकाश निकलने लगे, जिसे महर्षि जी ने 'सत्यार्थ प्रकाश' नाम की सीवी में संग्रहित कर दिया और जिससे लाखों लोग लाभान्वित हो रहे हैं । प्रत्येक रत्न से व्यक्ति-व्यक्ति प्रकाश पाकर उल्लासित-अथवा आनन्दित हो जाते हैं, इस लिए इस संग्रह के प्रत्येक रत्न को सम्मुल्लास कहा गया है । 📥 🖶

# हे अग्नि तू हमें चमकाने वाले हो

आचार्य विरजानन्द उमा, एम.ए., प्रधान पुरोहित मण्डल





शब्दार्थ: - अग्ने - हे सर्वोन्नति-साधक प्रभो! त्वं नः अन्तमः - तू हमारे अत्यन्त निकट है, उत - इसलिए तू हमारा, त्राता - रक्षक बन, हमारे लिए, शिवः - कल्याणकारी और, वरुथः - वरण करने योग्य, भव - बन, प्रभो! आप, वसुः - समस्त लोकों को बसाने-वाले, अग्निः - सर्वत्रव्यापक और, वसुश्रवाः - चराचर के आश्रय हो, अच्छ निक्ष - हममें प्रविष्ट हो जाओ, हमें प्राप्त हो जाओ और हमें, द्युमत्तमम् - अतिशय प्रकाशयुक्त, रियम् - ज्ञान और सदाचार-रूपी धन, दाः - प्रदान करो।

भावार्थ : - ईश्वर हमारे अत्यन्ते निकट है। वह हमारी हृदेय-गुहा में विराजमान है । जो जितना निकट होगा, वह उतना ही अधिक हमारी सहायता कर सकेगा। ईश्वर सदा-सर्वदा हमारे अङ्ग-अङ्ग है, अतः वह हमारा रक्षक है। वह हमारा कल्याण कर्ता है। वही हमारे लिए वरणीय है ।

वह प्रभु सबको बसानेवाला है, सबको वस् - चमकाने वाला है । वह सर्वत्र व्यापक है । सारा संसार उसीके आश्रित है । भक्त प्रभु के इस दिव्य रूप को समझकर प्रार्थना करता है – प्रभो ! आप मेरे हृदय-मन्दिर में दर्शन दें। आप मुझे ज्ञान और सदाचार-रूप धन देकर मेरे जीवन को द्योतित करें, मेरे जीवन को चमका दें।

प्रस्तुत मन्त्र में परमात्मा को अग्नि, वसु वसुश्रवा, रिद्यम, आदि नामों से पुकारा गया है। इन गुणों को केवल परमात्मा परक नहीं मानना चाहिए। ऋषि मुनियों में अर्थात् देश उद्धारकों में यह घट सकता है। अग्नि शब्द पर विचार करेंगे तो अञ्चु गित पूजनों से सिद्ध होता है कि जो नेता, व्यक्ति, महान् आत्मा एवं जिसके अन्दर गित और जो पूजनीय है उसके अग्नि कह सकते हैं।

मैं उस परम गुरु परमात्मा के पश्चात् महान् क्रांतिकारी, देश उद्धारक, युग पुरुष दयानन्द सरस्वती को अग्नि शब्द से सम्बोधित करना चाहँगा ।

'अग्निना अग्नि सिमध्यते' - जिसमें अग्नि है वहीं अग्नि एवं प्रकाश दे सकता है । उस विरक्त योगी, अपने को ज्ञान से परिपूर्ण करके अग्निमय होकर संसार को ज्ञान रूपी अग्नि से प्रकाशित किया । ऋषि दयानन्द जी महाराज अपने समस्त जीवन समाज के लिए अपित करके चले गये । दीपावली के दिन अनेक दीपों को देख कर यह विचार आता है कि ऋषि ने सभी के जीवन को इसी प्रकार प्रकाशित किया है, ज्ञान, व्यवहार, वेद, यज्ञ महायज्ञों का विधान, नारी का सम्मान, समाज एवं व्यक्ति का स्थान, नेता की पहचान, पण्डित का लक्षण, वर्ण एवं आश्रम का लक्ष्य, मनुष्य का संस्कार, शिक्षा, कल्प, व्याकरण, निरुक्त आदि पर प्रकाश डालके ऋषि ने मनुष्य के सर्वांङ्गि विकास पर बल दिया । आज अगर मानव जीवन में इतनी असंगतियाँ, दुराचार वृत्ति, व्यभिचार की भावना और अनैतिकता फैली हुई है तो उसका मुख्य कारण है ज्ञान का अभाव।

ऋषि प्रदत्त उन सिद्धान्तों एवं मान्यताओं का पुनर्प्रचार होना चाहिए । आर्यसमाज का प्रचार हो रहा है परन्तु फिर भी अन्य सम्प्रदायों का निर्माण हो रहा है। वेद का प्रचार हो रहा है परन्तु अनेक वेद विरुद्ध कार्यशालाओं का प्रचार, प्रसार ज़ोर-शोर से गति पकड़ रही है। वर्ण-व्यवस्था केवल नाम मात्र है। ऋषि-निर्वाण एवं दीपावली महोत्सव में संकल्प लेना है कि ऋषि के कार्यों में और गति लानी है।

वस्तुतः अभी के नवदम्पतियों में संस्कार के प्रति कुछ रुची दिखाई पड़ती है । अपने सन्तानों में पूर्ण रूप से इसका प्रभाव डालना चाहते हैं, परन्तु कहीं पर आकर यह प्रवाह समाप्त या कम सा हो रहा है । इसका पूर्ण अन्वेषण करना है । महर्षि जी ने सत्यार्थप्रकाश में शिक्षा और अध्ययन-अध्यापन के अन्तर्गत पूर्ण रूप से समझा रखा। अगर पक्षपात रहित होकर केवल ऋषि जी के ग्रन्थों पर विचार करके उनके अनुसार जीवन अतिव्याहित करना प्रारम्भ कर दिया जाएगा तो सन्देह नहीं कि हम पतित नहीं हो जाएँगे ।

महान पर्व दीवाली एवं ऋषि-निर्वाण में संकल्पपूर्ण व्रत लेना है कि आर्य समाज के सिद्धान्तों के अनुसार चलना है, अन्य मत-मतान्तरों को त्यागकर केवल आर्यसमाज की ओर अग्रसर होना है ।

इस ताक में नहीं रहना है कि समाज के अधिकारी आपको आमन्त्रित करे परन्तु समाज की ओर जाने के लिए स्वयं प्रेरित हो और कट्टरता से उनके सिद्धान्तों का ज्ञान प्राप्त करें । जहाँ ज्ञान है वहाँ प्रगति, जहाँ प्रगति वहाँ उन्नति वहीं आनन्द और परमधाम है । अतः दीवाली मंगलमय हो और ऋषि-निर्वाण के उपलक्ष्य में ऋषि के ग्रन्थों का अध्ययन करें । 👆 👆

# ऋषि-निर्वाण एवं दीपावली



धनवन्ती रामचर्ण, एम.एस.के, आर्य भूषण

ओ३म् अग्न आ यहि वीतये गृणानो हव्यदातये । नि होता सित्स बिहिषि ।। त्वमग्ने यज्ञानां होता विश्वेषा हितः । देवेभिर्मानष जने ।।

अर्थ – हे प्रकाश एवं ज्ञान स्वरूप परमात्मन । आप सभी यज्ञों अथवा श्रेष्ठ कर्मों के प्रेरक हैं । समस्त प्राणियों के हितैषी अथवा समस्त जगत् में व्याप्त हैं । अपने दिव्य गुणों के द्वारा आप मननशील उपासक जन के हृदय में विराजमान होइये, ऐसी प्रार्थना है ।

इस महान् पर्व दीपावली एवं ऋषि-निर्वाण के लिए शुभ एवं मंगल कामना, देश, राष्ट्र समाज, परिवार में सुख, शान्ति समृद्धि प्राप्त हो । दीपावली यही संदेश देती है कि खुद को जलाकर दूसरों को प्रकाश दो ।

> अपनी दया का भगवन वरदान हम को दे दे । जग जाये ज्योति मन में वह ज्ञान हमको दे-दे ।।

मन्त्र भी यही कहता - 'तन्मे मनः शिवसंकल्पमस्तु' हमेशा दूसरों के लिए सद्भावना सोचो, कल्याणकारी सोचे पर उपकार में जग जीवन बिता दो । महर्षि दयानन्द सरस्वती के जीवन से क्या उदाहरण मिलते हैं ? उन्होंने अठारह बार ज़हर लिया । वेद-धर्म-राष्ट्र समाज संस्कृति के लिए अपने जीवन का बितदान कर दिया । आज हम उनके अनुयायी, उनके पद चिहनों पर चल, जिस तरह वे दीपावली के दिन दीपों के साथ लीन हो गये । उसी तरह हमको भी चाहिए उनके बताइए हुए वेद-मार्ग पर चलकर दूसरों को प्रकाश दें । स्वामी दयानन्द जी ने अविद्या-अन्धकार, अन्धविश्वास, भ्रम, छूत-छात, जाति-पाँति प्रथा, उच्च-नीच के विरुद्ध और नारी उद्धार, नारी उपकार, नारी अधिकार के पक्ष में आवाज़ उठाई । नारी आज गर्व से वेद पढ़ती, यज्ञ करती, यज्ञ कराती है । यह देन ऋषि जी की है । धन्य है ऐसे महान् पुरुष जिन्होंने संसार का इतना बड़ा उपकार किया । हम उनके ऋणी रहेंगे । पर याद रखने की बात है कि हमको जो सत्य विद्या वेद का प्रकाश दिया, हम उसे भूल तो नहीं जाएँ । ध्यान रखना चाहिए कि वही अन्धविश्वास, वही जड़ पूजा, वही गुरुडम में फँसे तो नहीं हैं । निराकार परमात्मा, सर्वव्यापक प्रभु को भूले तो नहीं हैं, 'ईशावस्यिमदम' मानते हैं कि नहीं, यदि हमें ऋषि के कार्य करना है तो हमें दीपावली मनाते हुए बहुत ध्यान देना चाहिए, ऋषि के आदर्श को अपनाना चाहिए । एक दीपक ऋषि की याद में रखें और ऋषि के महान् उपकारों को याद करें, हम को सत्य ज्ञान दिया, जो परमात्मा का दिया हुआ परम धन-वेद देकर चले गये, लाखों दीपों में समा गये। जितना भी गुणानुवाद करेंगे, उतना बस नहीं होगा, ऋषि दयानन्द हमेशा अमर रहेंगे । अश्रम असतो मा सद गमय - तमसो मा ज्योतिर्गमय - मृत्योर्मा अमृतम गमय ।

# दीवाली शुभावसरे

गाँव-शहर में मिलके मनाएँ दीवाली,
ज्योति का त्योहार लेके आई दीवाली ।
आज मनाएँ हम - ओऽऽऽ ओऽऽऽ
आज मनाएँ घर-घर दीवाली ।।
घर-आँगन के साथ-साथ, मन को निखारो,
भेद-भाव के झूठे भरम को, मन से मिटाओ ।
प्यार की शबनम से नफ़रत की, अग्नि बुझाओ,
दीवाली की पावन ज्योति, मन में जलाओ ।
यही सन्देश लेके आई - ओऽऽऽ ओऽऽऽ
मन-भावन दीवाली ।।
गाँव-शहर में ...........
मीठे-मीठे बोल बोलो, वाणी मीठी कर लो,
बाँटो-खाओ मिल के मिठाई. मस्ती-मोज मनाओ ।

झूमो-नाचो-गाओ आज, खुशियाँ लुटाओ, प्रेम-एकता की ज्योति, घर-घर में फैलाओ, परम्परा से चलती आई - ओऽऽऽ ओऽऽऽ जब जब आई दिवाली ।। गाँव-शहर में ............. नील-गगन मं खुशियों से, बादल झूमे, पेड़-पौधे-बाग-चमन में, मन ही मन मुसकाए । तारों की बारात आज, जमीं पे है आई, स्वर्ग बनी है आज धरती, सब के मन मोहे दीपों की कतारों से - ओऽऽऽ ओऽऽऽ ये शोभा है निराली ।। गाँव-शहर में ........ ♣ ♣

सतिश प्रभु

## दीपावली महोत्सव और ऋषि-निर्वाण दिवस

#### पंडिता अनजनी महीपथ



पावली प्रति वर्ष कोई-न-कोई संदेश देकर तथा हृदय में उमंग भर कर चली जाती है। यह कार्तिक अमावस्या के घोर अन्धकार पर विजय प्राप्त करने का त्योहार है। किसी भी मनुष्य को अन्धकार पसन्द नहीं। सभी लोग बाह्य और आन्तरिक प्रकाश की कामना करते हैं। प्रकाश के बिना जीवन में कुछ करना सम्भव नहीं है। जीवन को उन्नत बनाने के लिए प्रकाश अनिवार्य है। सूर्य सारे जगत् में अपना प्रकाश फैलाकर रात्रि का अन्धकार दूर करता है। सूरज का प्रकाश बाह्य प्रकाश है।

मानव के आन्तरिक जगत् पर याने मन, बुद्धि और आत्मा पर अज्ञान और अन्धविश्वास का अन्धकार आच्छादित है। जिस अज्ञान और अन्धविश्वास के अन्धकार से मनुष्य को अद्योगति

होती है, उस मन का अन्धकार सत्य के प्रकाश से, बुद्धि का अन्धकार ज्ञान के प्रकाश से दूर होता है और तप एवं आत्म-चिन्तन से आत्मा प्रकाशित होती है।

दीपावली की रात को हम दीपों से घर और आँगन को सजाते हैं। एक दीये की लो से अन्य दीयों को प्रज्वलित करते हैं। ये जगमगाते हुए दीप हमें एकता सहयोग और परोपकार का पाठ पढ़ाते हैं। दीपों तले अन्धेरा होता है। जिस प्रकार ये दीप अपने लिए कुछ नहीं करते बल्कि दूसरों के लिए अपना प्रकाश फैलाते हैं, उसी प्रकार आर्य समाज के प्रवर्तक और वेद-प्रचारक महर्षि दयानन्द सरस्वती जी ने वेद-ज्ञान का प्रकाश फैलाकर भारतीय निरीह जनता की आँखों पर से अज्ञान की पट्टी खोलकर उनका मार्गदर्शन किया था।

दीपावली एक पवित्र लोकप्रिय त्योहार है। एक सप्ताह पहले से ही घर, आँगन और गली की सफ़ाई करते हैं। यह तो बाहरी सफ़ाई है। काम, क्रोध, छल-कपट, ईर्ष्या, त्याग-द्वेष आदि जैसे मैल को धोकर निर्मल मन से दीपावली मनाना श्रेयस्कर है। केवल दीपावली के अवसर पर पवित्रता क्यों? दीपावली तो हमें यही संदेश देती है कि पवित्र कर्मों से अपने जीवन को पवित्र बनायें।

दीपावली के दिन घर-घर में तरह-तरह की मिठाइयाँ तैयार की जाती हैं और हित-मित्र-पड़ोसियों को ये मिठाइयाँ बाँटी जाती हैं। क्यों ? क्योंिक मिठाइयाँ मिठास का प्रतीक है। मन में कड़वाहट और वैमनस्य के साथ दीपावली मनाने से क्या फ़ायदा ? दीपावली का दूसरा संदेश यह है कि हम अपनी वाणी में मिठास और हृदय में प्रेम लायें। भेद-भाव को तिलोंजली देकर मिठास के साथ और प्रेम पूर्वक मिठाइयाँ बाँटने से सुख और आनन्द का अनुभव होता है। कबीरदास जी ने क्या खूब कहा है।

ऐसी बाणी बोलिए मन का आपा खोय । औरन को सीतल करै आपह सीतल होय।।

हिन्दू धर्म में अकेला खाना पाप समझा जाता है। हमें यह संस्कार दिया जाता है कि हम सदैव बाँट कर खायें। अतः हम प्रत्येक महोत्सव के शुभावसर पर इस परम्परा को निभाते हैं।

हमारा प्रत्येक महोत्सव धर्म से जुड़ा हुआ है। हम आभोद-प्रमोद करने के लिए उत्सव मनाते हैं। आनन्द मनाने से पूर्व हम सर्वप्रथम यज्ञ करके परमात्मा का स्मरण करते हैं, क्योंकि उन्होंने हमें यह मानव-तन दिया है, जीवन दिया है, इसलिए ऐसे शुभावसरों पर उनके प्रति कृतज्ञता प्रकट करते हैं।

दीपावली के दिन ही महर्षि दयानन्द सरस्वती जी को निर्वाण प्राप्त हुआ था, इसलिए दीपावली का महत्व और भी बढ़ गया है। मंगलवार ३० अक्तूबर १८८३ को सायंकाल में एक तरफ़ आनन्द विभोर होकर लोग दीपोत्सव मनाने की तैयारी में व्यस्त थे और दूसरी ओर स्वामी जी के अनुयायी शोक-सागर में डूबे थे। देव दयानन्द ने अपनी वाणी और पाणि द्वारा ईश्वर-प्रदत्त वेद-ज्ञान का प्रकाश फैलाने में अपना जीवन समर्पित कर दिया। फल स्वरूप दीपावली के दिन ही उन्होंने प्रकाश-मार्ग से महा प्रयाण किया। इस लिए प्रतिवर्ष आर्यसमाज मन्दिरों में एकत्र होकर यज्ञ करते हैं और उनके प्रति श्रद्धांजिल अर्पित करने के लिए प्रवचनों एवं सांस्कृतिक कार्यक्रमों द्वारा उनका गुणगान करते हैं। ऐसे देदीप्यमान आदर्श ब्रह्मचारी के उत्कृष्ट कार्यों से हमें प्रेरणा मिलती हैं कि हम भी परोपकारी बनें और आनन्दपूर्वक अपना जीवन उत्तम कर्मों में समर्पित कर दें।

दीपावली मनाने का यह आशय नहीं है कि दीप-प्रज्वलित करें और दीप बुझ जाने पर सब कुछ विस्मृत कर दें । टिमटिमाते हुए दीप हमें प्रेरणा देते हैं कि हम एक होकर जियें, एक दूसरे के सहयोगी बनें और परोपकार करें, क्योंकि एकता में बहुत बड़ा बल है । इससे बढ़कर दीपावली का संदेश और क्या हो सकता है ? 🕹 🕹

# स्वयं विषपान कर संसार को अमृत पिलाया

#### पंडित धर्मेन्द्र रिकाई

विश्व के इतिहास के दो गरिमा पूर्ण एवं सहनीय दिवस है । इनकी महत्ता इस कारण है कि सूर्यास्त से उत्पन्न अन्धकार की भाँति महाभारत युद्ध के पश्चात् वेद व आर्ष ग्रन्थ लुप्त होने पर भारत व विश्व के लोग नाना प्रकार के अन्धविश्वासों, पाखण्डों और कुरीतियों में फँस गये थे। लगभग ५,००० वर्ष तक वेद व आर्ष ग्रन्थ विलुप्त रहा । महर्षि दयानन्द ने अपने अपूर्व तप, ज्ञान, जिजीविषा व योग केवल उस विलुप्त ज्ञान को प्राप्त किया और उसे मानव

मात्र को सुलभ कराया। इस कारण उन्होंने सृष्टि के इतिहास में सर्वोपिर स्थान प्राप्त किया। महाभारत के पश्चात् व महिष दयानन्द के आर्विभाव से पूर्व यह हुआ कि संसार के लोग सृष्टि कर्ता ईश्वर व जीवात्मा के सत्य स्वरूप को भूल गये थे, सर्वश्रेष्ठ मानव जीवन को पाकर भी उसका लक्ष्य प्राप्त करने के स्थान पर पहले से भी अधिक पितत होते जा रहे थे। ऐसे समय में महिष दयानन्द का आर्विभाव हुआ और उन्होंने हर बात का समाधान किया जिससे उनके समय व बाद का सारा संसार उनका कृतज्ञ है।

ऐसा देखा गया है कि कभी बुरे काम में भलाई या विष में से अमृत निकल आता है। महर्षि दयानन्द को शिवरात्रि की मिथ्या पूजा-उपासना से ही ईश्वर के शिव स्वरूप को खोजने, उसे प्राप्त करने, बन्धनों व दुखों से दूर होने की प्रेरणा व शिक्षा मिली थी। उन्होंने कालान्तर में ईश्वर के शिव अर्थात् कल्याणकारी स्वरूप को जाना तथा उसको प्राप्त करने की योग दर्शनाकार महर्षि पतञ्जिल द्वारा निर्मित उपासना पद्धित के ग्रन्थ योगदर्शन के आधार पर एक संक्षिप्त लघु आर्ष ग्रन्थ 'पंच महायज्ञ विधि' के नाम से प्रकाशित कराया, जिसमें प्रथम संध्या की विधि दी गई है। सुप्रसिद्ध वैदिक विद्वान पं० युधिष्ठिर मीमांसक ने लिखा है कि काशी के एक सुविख्यात पौराणिक विद्वान् को जब यह संध्या पद्धित दी गई तो उन्होंने अनेक वर्षों से की जाने वाली अपनी संध्या को छोड़कर इसे अपना लिया। बाद में जब पता चला कि यह तो स्वामी दयानन्द ने लिखी है तो वे हैरान हुए और पंडित जी से पूछा कि क्या स्वामी जी इतने बड़े विद्वान थे। उनकी दृष्टि में स्वामी जी एक अल्पज्ञानी थे।

स्वामी जी वेदों को ईश्वर से उत्पन्न आदि ज्ञान, धर्म व आचरण का मूल धर्म-ग्रन्थ सिद्ध करने में पूर्ण सफल हुए हैं। यह वेद संसार के सभी धर्म-ग्रन्थों में अपूर्व, अग्रणीय व प्रमुख ज्ञान-कर्म उपासना-विज्ञान के ग्रन्थ है । चार वेद ईश्वर का नित्य ज्ञान है जो सदैव एक समान रहता है। इनमें किसी प्रकार भी अपूर्णता नहीं है । आज संसार में तर्क, युक्ति व प्रमाण की कसौटी पर केवल वेद व उनकी मान्यताएँ ही स्थिर हैं जिन्हें वेद-व्याकरण निरुक्त-युक्ति व प्रमाणों के आधार पर महर्षि दयानन्द ने प्रस्तुत किया है। अतः स्वामी दयानन्द आप धर्म के सच्चे जिज्ञासुओं यथार्थ समाधान के एक मात्र अधिकारी विद्वान् के गौरवमय स्थान पर सुशोभित हैं। अन्य कोई महापुरुष या विद्वान् आपकी स्थिति में नहीं है। ईश्वर सर्वव्यापक, सर्वज्ञ, सर्वशक्तिमान जन्म मरण से मुक्त है तथा उसका अवतार नहीं होता । न कोई उसका एकलौता पुत्र हुआ और न उसे अपने लिए किसी संदेश बाहर की आवश्यकता पड़ती है। स्तुति प्रार्थना व उपासना एक प्रकार से यम नियम का पालन है।





# दीपावली अभिनन्दन

### अग्न आ याहि वीतये गृणानो हव्यदातये ।

हे पूजनीय प्रकाश स्वरूप परमात्मन्, हम आपकी स्तुति करते हैं, हमें सुख-समृद्धि प्रदान कीजिए ।

समस्त बन्धुओं को दीपावली की हमारी मंगल कामना है । परमात्मा करे कि प्रेम की ज्योत हमारे हृदयों में जलती रहे । आर्य सभा के प्रधान और सदस्यगण

9८८३ - २०१४

# दयानन्द का व्यक्तित्व एवं कृतित्व



#### पंडिता प्रेमिला सिरतन

#### ओ३म् ।। परं मृत्यु अनु परेहि पंथां यस्ते स्व इतरो देवयानात् । चक्षुष्मते ऋण्वते ते ब्रवीनि मा नः प्रजां रीरिषो मोत वीरान् ।।

यह ऋग्वेद का मंत्र है । अर्थ – हे मृत्यो ! देवमार्ग से भिन्न जो तुम्हारा पथ है, तुम उस पथ पर चली जाओ। सब कुछ देखने, सुनने वाले मृत्यो मैं तुम्हें बलपूर्वक कह रहा हूँ कि तुम हमारी प्रजाओं और वीर पुरुषों को पीडित मत करो ।

मृत्यु उसको मार नहीं सकती जो परमेश्वर का सच्चा भक्त होता है । महर्षि दयानन्द के निकट जब मृत्यु आई तब उन्होंने कहा – 'मैं अपने परमिता का अमर पुत्र हूँ । आओ, तुम्हारा स्वागत है । यह पार्थिव शरीर तुमको सौपता हूँ ।

शरीर जड़ है, पाँच तत्वों की रचना है । जल, वायु, अग्नि, पृथ्वी, आकाश में न बोलने की, न सुनने की, न देखने की, न सोचने की और न अनुभव करने की शक्ति है । सारी ताकत आत्मा की है । आत्मा ही जड़ शरीर की रचनाकार होती है । प्रभु रूप पारस संग करके उसके पिछले जन्मों के पाप धुलते हैं । जिसकी सुन्दरता निहार कर प्यास बुझती है । प्यार के सागर में डुबकी लगाने से प्रेम की प्यास शान्त होती है । आत्मा की सर्व सतोगुणी चाह प्रभु संग से ही भरपूर होती है । वह प्रकृति से बने शरीर में कर्म करते हुए आनन्दित रहती है / आत्मा प्रकृति के पिंजड़े में रहते हुए स्वतंत्र अनुभव करती है ।

इस प्रकार त्याग, तपस्या, सेवा के साक्षात् प्रतिमूर्ति स्वामी दयानन्द सरस्वती के व्यक्तित्व आर्य समाज के लिए एक अनमोल निधि है । उनका कृतित्व जन-जीवन का अक्षुण्ण भण्डार है । जो मन, बुद्धि, विचार, संस्कार, वाणी, व्यवहार, कर्म के आधार पर सभी को समृद्ध कर मर्यादाशील बना देता हैं । ऐसे चरित्रवान् महामानव ने न केवल अपने लिए, अपितु समस्त विश्व को सुखदायी बनाया । साधना की सर्वोत्तम पुण्य भूमि पर या भव-सागर में बहती अन्य जीवन-नौकाओं के लिए प्रकाश-स्तम्भ का कार्य किया । उन्होंने वैदिक ज्ञान द्वारा पृथ्वी पर,प्रसन्नता से आपूरित शांति के लिए धन-वैभव भौतिक पदार्थ के सुख के साथ-साथ आंतरिक आनन्द का अनुभव कराया ।

महर्षि विलक्षण प्रतिभा के धनी थे। उनके तन, मन, बुद्धि और वाणी में पूर्ण पवित्रता थी, जिनके संग से लोहा सोना बन जाता था। उनका एक अनोखा, गरिमापूर्ण, सरल और सादगीपूर्ण व्यक्तित्व था। उन्होंने आत्मिक, मानसिक, बौद्धिक, सामाजिक, सांसारिक कुरूपता को मिटाने के लिए सभी आर्य जनों को वैदिक ज्ञान से भरपूर किया। पवित्रता, दिव्यता, सरलता, मधुरता, नम्रता, शीतलता, धैर्य, गम्भीरता, रमणीकता आदि से ही अपने व्यक्तित्व की वास्तविक शोभा बढ़ायी।

महात्मा गांधी ने महर्षि की महत्ता का दिग्दर्शन मात्र करते हुए कहा था, 'महर्षि दयानन्द हिन्दुस्तान के आधुनिक ऋषियों में, सुधारकों में और श्रेष्ठ पुरुषों में एक थे। उनके जीवन का प्रभाव हिन्दुस्तान पर अधिक पड़ा है। 'क्योंकि उस ज्योतिस्वरूप आत्म की शक्ति अवर्णनीय थी। उस योगी ने संसार के प्रति आसक्ति को त्याग दिया था। शुद्ध, संयमी, जितेन्द्रिय योग के स्वामी थे। योग एक ऐसी पूँजी है जो ईश्वरीय विरासत से मिलती है। योगी योग का अनुशासन पाकर जाति, धर्म, संप्रदाय, लिंग, आयु से परे होकर वेद की ओर लौटे।

रवीन्द्रनाथ ठाकुर ने अपने अनमोल शब्दों में कहा कि — 'जिसकी दृष्टि ने भारत के आध्यात्मिक इतिहास में सत्य और एकता को देखा और जिनके मन ने भारतीय जीवन के सब अंगों को प्रदीप्त कर दिया । जिस गुरु का उद्देश्य भारत वर्ष को अविद्या, आलस्य और प्राचीन ऐतिहासिक तत्व के अज्ञान से मुक्त कर सत्य और पवित्रता की जागृति में लाना था। उसे मेरा बारम्बार प्रणाम् है।' उनके पुण्यकर्म उदय होने से विश्व की नगरी में अपूर्व सौभाग्य प्राप्त हुआ । वे चाहते थे कि पृथ्वी स्वर्ग बने और साधना की सर्वोत्तम पुण्य भूमि के लिए प्रसन्नता से आपूरित शांति चाहते थे। अध्यात्म का शोध की उत्कृष्टता में अपना पूर्ण योगदान देते थे।

फ्रेंच लेखक रोमें-रोलाँ का विचार इस प्रकार हैं – 'ऋषि दयानन्द ने भारत के शक्ति शून्य शरीर में अपनी दूर्द्धर्ष शक्ति अविचलता तथा सिंह के पराक्रम फूँक दिये हैं । वे एक उच्चतम व्यक्तित्व के पुरुष थे । यह पुरुषसिंह उसमें से एक था। जिन्हें यूरोप प्रायः उस समय भुला देता है । जबिक वह भारत के सम्बन्ध में अपनी धारणा बनाता

है । किन्तु एक युरोप को अपनी भूल मानकर उसे याद करने के लिए बाधित होना पड़ेगा, क्योंकि उसके अन्दर कर्मयोगी, विचारक और नेता के उपयुक्त प्रतिभा का दुर्लभ सिमश्रण था। उन्होंने अछूतापन के अन्याय को सहन नहीं किया और उससे अधिक अपहृत अधिकारों का उत्साही समर्थक, दूसरा कोई नहीं हुआ । महिलाओं की सोचनीय दशा को सुधारने में भी बड़ी उदारता व साहस से काम लिया। वास्तव में राष्ट्रीय भावना और जन-जागृति के विचार को क्रियात्मक रूप देने में अधिक प्रबल शक्ति देकर पूर्णनिर्माण किया।

प्रो० एफ० मेक्समूलर के शब्दों में 'स्वामी दयानन्द ने हिन्दू धर्म के सुधार का बड़ा कार्य किया और जहाँ तक समाज सुधार का सम्बन्ध है वे बड़े उदार हृदय थे। वे अपने विचारों को वेदों पर आधारित और उन्हें ऋषियों के ज्ञान पर आवलम्बित मानते थे। उन्होंने वेदों पर बड़े-बड़े भाष्य किए जिससे मालुम होता है कि वे पूर्ण भिज्ञ थे। उनका स्वाध्याय बड़ा व्यापक था। इसलिए मानव-निर्माण की प्रकिया में कई कष्टों का सामना करना पड़ा।

इस प्रकार स्वामी जी ज्ञान के सच्चे सैनिक थे। विश्व को 'वसुधैव कुटुम्बकम्' की प्रधान नीति बनाकर प्रभुशरण में लाने वाले योद्धा थे। उनकी आत्मा में परमात्मा था। चर्म-चक्षुओं में दिव्य तेज थे और उनके हाथों में इतनी दृढ़ शक्ति थी कि चट्टान पर धन चलाकर पदार्थों को सुद्ढ़ व सुडौल बना सके । उनका जीवन सुन्दर फूलों सा बना था। सभी के मन के आँगन में अपना प्यार बरसाया । दुख की बंजर सी धरती पर सुख के पेड़ बोकर नीड़ बनायी। सभी प्यासे को वैदिक ज्ञानामृत से तृप्त किया। संयम नियम को पुख्ता का आधार बनाकर भूले-भटके, अटके को पथ दिखाया। बुझने वाले दीपों में ज्ञान का घी डालकर प्रज्वित किया जो पूरा विश्व कुटुम्ब का एक ही विचार था कि सभी जीवन जीने का अर्थ समझकर ज्ञान से घर-आँगन को मुस्कराना सिखाया। इस प्रकार के नियमबद्ध कार्य सजीव रहता है। वे ऐसे महामानव थे, जिन्होंने स्पष्ट और पूर्ण-रीति से जान लिया था कि उन्हें किस कार्य के लिए भेजा गया है। उपर्युक्त विचारों से स्पष्ट होता है कि देव दयानन्द सरस्वती उच्चतम् व्यक्तित्व के पुरुष थे। दुनिया में कितने ही लोग आए और चले गए। कुछ तो अपनी छाप छोड़ गए, जिसे स्मरण कर उनके धवल-जीवन से प्रेरणा लेते हैं। ऐसी विशेष आत्माओं को अपना आदर्श मानकर चलते हैं, जो नाम-काम को चिरतार्थ करने वाले दिव्य-प्रकाश पुंज थे। वे सभी को कारागार से मुक्त करके, जाति के भेद-भाव के बन्धन तोड़ने के लिए उपस्थित हुए थे। जो हमें आजीवन अभिप्रेरित और अनुप्राणित करते हैं और करते रहेंगे।

देव दयानन्द सरस्वती धर्मवीर, कर्मवीर, समाज के हितैषी, वेद के पुजारी, सुवक्ता, महान् तार्किक और पूर्ण उत्साही पुरुष थे। उन्होंने आध्यात्म ज्ञान से सभी को सदा सुखी, संतुष्ट निर्भय बनने के लिए मन, वचन, कर्म से एक होना सिखाया। निःस्वार्थ भाव ही संगठन की मज़बूती का आधार होकर आर्य समाज के संगठन को स्नेह के सूत्र में बाँधा। ऐसे वीर, धीर, सशक्त, दिव्य और चमत्कारिक चिरत्रों से परिपूर्ण महामानव ईश्वर-भिक्त सेवा के समाक्षात स्वरूप हैं। उनके गुणों को जीवन में आत्मसात् करना चाहिए। ऐसे चारित्रिक गुणों के प्रकाश से स्वयं को प्रकाशित करने का सर्वथा प्रयास करना चाहिए।



## श्रद्धा-सुमन

### भगवन्ती घूरा

श्रद्धा से पेश है देव दयानन्द का बखान । शत-शत है देव दयानन्द को प्रणाम । आर्य जगत् को दिया जीवन दान । दूर किया अज्ञानता से फैले अंधविश्वास, देकर वेद का ज्ञान । करते रहे उपकार भले ही करना पड़ा विष का पान । पाये थे आत्मा महान् उत्तम कर्म से बन कदरदान । इच्छा पूर्वक ज्योतिर्मय वातावरण में हुआ अंतिम प्रयाण । पुण्य आत्मा को मिला था पुण्य तिथि का वरदान । त्याग तपस्या और उपकारी जीवन से बने आर्य जगत् की शान शत-शत है उनको प्रणाम ।

## दीपावली

### श्रीमती शशि दुखन, एम.ए.



पर्व हमारी सांस्कृतिक धरोहर है। दीपावली आर्य संस्कृति का ज्योति भरा पर्व है, जो बड़े हर्षोल्लास से कार्तिक मास की अमावस्या को मनाया जाता है। कार्तिकी अमावस्या में उसी प्रकार सब से अधिक गहन अंधियारी होती है, जिस प्रकार शरद पूर्णिमा में सर्वाधिक प्रकाशमान रात्रि होती है। ऐसे अन्धकार का वर्णन करते हुए कहा गया है –

#### लिम्पतीव तमोङ्ग्नि वर्षतीवाच्जनं नभ। असत्पुरुषसेवेव दृष्टिर्विफलतां गता ।।

अर्थात् मानो अन्धेरा अंगों पर पुत गया हो, मानों आकाश काजल की वर्षा कर रहा हो, ऐसे समय दुर्जन की सेवा के तुल्य दृष्टि विफल हो रही है ।

'दीपावली' शब्द का निर्माण दो शब्दों - 'दीप' और 'अवली' से हुआ है, जिसका अर्थ है – दीपों की पंक्ति। इस अवसर पर सुख-समृद्धि की देवी – लक्ष्मी का पूजन किया जाता है । स्मरण रहे कि परमात्मा सभी ऐश्वर्यों का स्वामी है । उसके असंख्य नामों में से 'लक्ष्मी' एक है ।

यह पर्व कई घटनाओं से सम्बन्धित है । कहा जाता है कि पराक्रमी राजा विक्रमादित्य इसी दिन उज्जैन के राजिसंहासन पर आसीन हुए थे। भगवान् महावीर ने इसी दिन निर्वाण प्राप्त किया था। स्वामी रामतीर्थ ने दीपावली के ही दिन अपने नश्वर शरीर को गंगा में समर्पित कर दिया था। आर्य समाज के प्रवर्तक महर्षि दयानन्द सरस्वती ने दीपोत्सव के ही अवसर पर अपना पार्थिव शरीर त्याग दिया था। इन प्रकाश-पुत्रों के कारण दीपावली का महत्व और भी बढ़ गया।

दीपावली हमारे जीवन की नीरसता को दूर करती है । यह प्रेम की ऐसी उज्ज्वल भावना उत्पन्न करती है, जो हमें एक-दूसरे के साथ जोड़ती है । धर्म की ज्योत जलाती है । इस अवसर पर हम प्रार्थना करते हैं–

> असतो मा सद् गमय तमसो मा ज्योतिर्गमय मृत्योर्मा अमृतं गमय

अर्थात् हे दयानिधे परमात्मन् ! आप हमारे समस्त असत्य रूपी अन्धकारों को हर लें और बदले में मृत्यु पर विजय पाने वाले प्रकाश और अमृत प्रदान कर दें ।

उपर्युक्त प्रार्थना में आशावाद का सन्देश है । निराशा घोर अन्धकार है और आशा उजाला है । कवि हरिवंशराय बच्चन ने खूब लिखा –

'सुन यदि तूने आशा छोड़ी तूने अपनी परिभाषा छोड़ी तुझे मिली थी यह अमरों को केवल एक निशानी मानी, देख न कर मनमानी ।'

जीवन में निराशा एवं अवसाद को जीवन का चरम सत्य नहीं मानना चाहिए । पर्व ही तो है, जो अपने रहस्यों से जुड़े गूढ़ गम्भीर सन्देशों को सब तक ज्योति की तरह फैलाते हैं । इसी उद्देश्य से दीपावली के अवसर पर अनेक कार्यक्रमों का आयोजन किया जाता है ।

इस प्रकार दीपावली मनाते समय आराधक एक ओर जहाँ श्री और समृद्धि की अभिलाषा करता है, वहीं दूसरी ओर विद्या और बुद्धि के प्रकाश का भी अभिलाषी होता है ।

दीप जलाने की परम्परा सिदयों से चली आ रही है । हमारी संस्कृति ने हमें ऐसा दृष्टिकोण दिया है कि हम विश्वबंधुत्व की भावना को लेकर संसार में सुख का प्रकाश फैलायें । सम्पूर्ण जड़-चेतन पदार्थों के साथ तादात्म्य स्थापित करें । जिस तरह आविलयों में दीप प्रकाश बिखेरते हैं, वैसे ही हम भी संगठित होकर एकता का पाठ पढ़ायें। ऋग्वेद का उपदेश है –

संगच्छध्वं संवदध्वं संवो मनांसि जानताम् । देवा भागं यथा पूर्वे सञ्जानाना उपासते ।। हे मनुष्यो ! तुम परस्पर मिलकर चलो, परस्पर मिलकर बात करो । तुम्हारे मन एक समान होकर ज्ञान को प्राप्त करें । जिस प्रकार पूर्व विद्वान् ज्ञानी जन सेवनीय प्रभु को जानकर उसकी उपासना करते आये हैं, वैसे ही तुम भी किया करो ।

जिस राष्ट्र के नागरिक, सत्यवादी, ज्ञानी और एक जुट होकर प्रकाश फैलाने की क्षमता रखते हों, उस राष्ट्र में सुख, वैभव और समृद्धि का अभाव नहीं हो सकता । सर्वत्र लोक कल्याण एवं हर्षोल्लास का वातावरण देखा जा सकता है । यही तो असली दीपावली है ।

दीपावली पर्व हमें अपने कर्तव्यों के प्रति जागरूक करता है । यह पर्व मंगल का प्रतीक है । हमें इस पर्व से जुड़े महापुरुषों के जीवन से प्रकाश पाकर सत्यमार्ग का अनुसरण करते हुए दीपों को प्रज्वलित करना है। ऐसा करने से ही हम दीपावली को सार्थक रूप में मना सकते हैं तथा राम राज्य के सुख के अधिकारी बन सकते हैं ।

## दीवाली की नैतिक शिक्षा

### डा० विदूर दिलचन्द, आर्य सिद्धान्ताचार्य

दीवाली ज्योति भरा त्योहार है। ज्योति शब्द का सरल साधारण अर्थ होता है प्रकाश। प्रकाश में जो वस्तु जैसी है हमें अपने वास्तविक रूप में दिखाई देती है। हम वहीं तक देख सकते हैं जहाँ तक हमारी दृष्टि जाती है। हम अपनी पीठ के पीछे नहीं देख सकते हैं। जहाँ हम देश नहीं सकते है, वहाँ हमारे लिए अन्धेरा ही है।

वर्ष भर हम अपने घर में ही दीया जलाते हैं ... प्रकाश फैलाते हैं पर दीवाली की रात - जो सबसे काली अँधियारी रात भी होती है – को हम अपने घर आँगन चारों ओर दीये जलाते हैं । इस तरह दीवाली हमें शिक्षा देती है कि हमें अंधकार में नहीं रहना चाहिए । सदा सजग, सचेत रहना चाहिए । देखते रहना चाहिए कौन क्या कर रहा है । हमारे धर्म, हमारी संस्कृति के प्रति क्या और कैसा व्यवहार किया जा रहा है । हितकर कार्यों के प्रति कृतज्ञता प्रकट करनी चाहिए अन्यथा बिना किसी को ठेस या हानि पहुँचाए अपनी रक्षा करनी चाहिए । चोर तो चोरी करती ही है पर अपने धन, अपनी संपत्ति को बचा कर रखने में ही हमारी बुद्धिमित और भलाई है ।

दिवाली खुशियाँ बाँटने के साथ साथ नये वस्त्र धारण करने और मिठाई बाँटने का त्योहार है । यह दिवाली का लौकिक पक्ष है। ठाटबाट से जीने के लिए एक अच्छी आय होनी चाहिए । आय मेहनत से होती है । परोक्ष रूप से दिवाली हमें आर्थिक प्रगति करने की शिक्षा देती है । एक तरह से आर्थिक प्रगति ही हमारी हर प्रगति की जड़ है। शायद इसी को ध्यान में रखकर सन ५०-६० के वर्षों में यहाँ दीवाली की रात को कुछ लोग जुआ खेलते थे। हर एक जीतने वाले की तुलना में सात-आठ हारने वाले होते थे । यह हमारा सौभाग्य है कि आर्य समाज के प्रचार से यह कुप्रथा समाप्त हो गयी । परिश्रम और उद्योग ही वास्तव में आर्थिक प्रगति का मार्ग है । अर्थ सम्पन्न व्यक्ति ही अपना, अपने समाज का .... मानव मात्र का कल्याण कर सकता है ।

दीवाली ज्योति भरा त्योहार है, एक ज्योति चर्मचक्षु के माध्यम से प्राप्त होती है । एक ज्योति वह भी है जो ज्ञान चक्षु से आती है। यदि ज्ञान चक्षु प्रखर हो तो अपने अध्ययन, मनन और अवलोकन के बल पर हम अपना वर्त्तमान सुधार सकते हैं। ग़लत कार्य से बच सकते हैं तथा अपना भविष्य सँवार सकते हैं ।

हमारा भविष्य हमारे आज के सत्तप्रयत्न से बनता है। आज कमायेंगे, संजोगेंगे तो कल समृद्ध होंगे। श्रम और उद्योग के साथ-साथ ईश्वर का आशीर्वाद भी चाहिए। जीवन में यज्ञ-प्रार्थना, ईश्वर स्तुति का बड़ा स्थान है। वेदों ने ज्योति से सम्बन्धित के सैकड़ों प्रार्थना मन्त्र हैं। ऋग्वेद में पाँच मन्त्र ज्योति शब्द से आरम्भ होते हैं।

पाँचों मन्त्रों में धन और ऐश्वर्य के लिए प्रार्थना की गयी है। जिनमें से एक मन्त्र इस प्रकार है :-

#### ज्योतिर्यज्ञाय रोदसी अनु ष्यादारे श्याम दुरिस्तय भूरेः । भूरि चिद्धि तुजतो मर्तस्य सुपारासो वसवो बर्हणावत ।। ऋ० ३.३९.८

भावार्थ सृष्टि का संतुलन बनाने रखने वाले हे परम पिता परमात्मा आप यज्ञ के लिए सूर्यदेव द्यावा पृथ्वी को प्रकाशित करें। हम विविध पापों से दूर रहें। हे दुख तारक वसुदेवो! आप हम यजनकर्ता मनुष्यों को विपुल धन राशि से पूर्ण करें।

# दीपावली का शुभ सन्देश

### श्रीमती प्रियम्वदा जीबन, आर्य भूषण

# मनुर्भवः



मनुष्य उसी को कहना जो मननशील होकर स्वात्मवत् अन्यों के सुख-दुख और हानि-लाभ को समझे । जो न्यायकारी बलवान् से भी न डरे और धर्मात्मा निर्बल से भी डरता रहे ।

एक शताब्दी पूर्व महर्षि दयानन्द सरस्वती जी महाराज ने मानव धर्म का परिचय दिया था। महर्षि जी ने व्यक्ति का मूल्यांकन किया था। उनका विचार था कि, यदि व्यक्ति सुधर जाये एवं आदर्श बन जायेगा तो समाज अवश्य सुधर जाएगा। उनका सदा यह प्रयास रहा कि व्यक्ति ऊँचा उठे और उन्होंने कोई भी ऐसा अवसर नहीं खोया जब उसे सन्मार्ग पर चलने के लिए प्रोत्साहित न किया हो।

महर्षि जी की रचनाओं को गम्भीरता पूर्वक पढ़ने के पश्चात् कुछ स्थल मिलते हैं जब उन्होंने व्यक्ति का मार्ग दर्शन किया है । उनका ध्यान नैतिक मूल्यों की ओर आकृष्ट किया है ।

महर्षि जी का तो वस्तुतः यह प्रयास ही रहा कि, समाज के प्रत्येक व्यक्तिदोष मुक्त हो, उत्तम गुणों को अपनाये और समाज उन पर गौरव करे । आर्यसमाज की स्थापना में भी उनका यही प्रयोजन था। आर्यसमाज के लिए निर्मित विभिन्न नियम इसी तथ्य की ओर संकेत करते हैं ।

संन्यासी के लिए अपेक्षा की जाती है कि, वह समाज से दूर रहे । परन्तु महर्षि दयानन्द सरस्वती जी समाज से दूर रहते हुए भी, समाज के भीतर ही रहे । समाज की समस्याओं से पूर्णतः अभिज्ञ न थे। इसका संकेत उनके समाज सम्बन्धी विचारों से मिलता है ।

आधुनिक युग में वे समाज शास्त्र के उच्चकोटि के विचारक थे। उन्हें समाज शास्त्री अवश्य मानना चाहिए। इस कथन की पुष्टि तो अपने ज़माने के देश के सुप्रसिद्ध समाज शास्त्री काशी के विद्यापीठ के कुलपति आचार्य राजाराम शास्त्री जी ने भी की है। वे कहते थे।

'यदि महर्षि दयानन्द जी समाज शास्त्री न होते तो समाज सुधारक कैसे हो सकते थे ?'

शास्त्री जी का तर्क है कि, महर्षि जी के मिलेष्क में समाज का एक स्पष्ट चित्र था और वे यही चाहते थे कि समाज को उस चित्र को अनुकूल ही बना दें । महर्षि जी ने आदर्श व्यक्ति के लिए 'आर्य' शब्द का प्रयोग किया । 'आर्य' की परिभाषा देते हुए महर्षि जी ने लिखा है कि, ' 'आर्य' श्रेष्ठ मनुष्य को कहते हैं ।' उन्होंने इस लिए अपने द्वारा संगठित संस्था को भी 'आर्य' नाम दिया । 'आर्य समाज' अर्थात् श्रेष्ठ जनों का समाज और उन्होंने नारा उठाया 'कृण्वन्तो विश्वमार्यम' पूरे विश्व को आर्य बनाओ ।

विनोबा भावे ने तो बीसवीं शताब्दी में 'जय जगत' को गढ़ा, परन्तु महर्षि दयानन्द जी ने १०० वर्ष पूर्व ही अपनी अन्तर्राष्ट्रीयता का परिचय दिया था।

महर्षि जी का जन्म पुण्य भारत भूमि में हुआ था। परन्तु उनकी दृष्टि भी समस्त विश्व पर । वे दूरदर्शी थे इसीलिए उनकी इच्छा थी कि, समस्त विश्व के मानव आर्य बनें श्रेष्ठ बनें ।

उन्होंने इस श्रेष्ठ मनुष्य के लिए सत्पुरुष की संज्ञा भी दी है । अपनी पुस्तक 'व्यवहार भानु' में सत्पुरुष के लक्ष्ण बताते हुए महर्षि जी ने लिखा है ।

'यहीं सत्पुरुष के लक्षण है कि जैसा आत्मा का ज्ञान वैसा वचन और जैसा वचन वैसा ही कर्म करना ।'

साधारण तौर पर 'सत्पुरुष' वह व्यक्ति है जो जैसा सोचता है वैसा ही बोलता है और जैसा बोलता है वैसा ही करता है । जिनके चिन्तन और प्रकाशन में कोई अन्तर नहीं । जिसकी कथनी और करनी में कोई अन्तर नहीं 'वही सत्पुरुष है '

महर्षि जी ने सत्पुरुष की विशेषता वर्णन करते हुए लिखा है कि, 'सत्पुरुष सब प्रकार का पुरुषार्थ करे और अवश्य धार्मिक हो । '

महर्षि जी के शब्दों में 'उद्योग का नाम ही पुरुषार्थ है। ' उन्होंने उद्योग के चार भेद बतलाये हैं – एक - अप्राप्त की इच्छा, दो - प्राप्त की यथावत रक्षा, तीन - रक्षित वृद्धि, चार - बढ़ाये हुए पदार्थों का धर्म में खर्च करना । लक्ष्य तक पहुँचना ही आवश्यक नहीं, अधिक महत्व है उस मार्ग का जिसे अपनाया हम उस लक्ष्य तक पहुँचते हैं। वह वस्तु जिसके लिए सत्पुरुष उद्योग करता रहता है, लौकिक भी हो सकती है और अलौकिक भी ।

अतः प्रातः स्मरणीय महर्षि दयानन्द सरस्वती जी ने आधुनिक समाज के समक्ष कोई नया मत या पंथ नहीं चलाया। उनके शब्दों में 'मनुर्भवः' हे मनुष्यो । मनुष्य बनो । शरीर से नहीं कर्म से । वेदों की ओर वापस लौटो। (back to Veda) यह था उनका स्वप्न। उनका नारा । यही विश्व शान्ति का राज़ है ।

#### ओ३म् असतो मा सत गमय । तमसो मा ज्योतिर्गमय मृत्योर्मा ऽमृतम गमय ।

हे प्रभु हमें असत्य मार्ग से हटाकर सत्य की राह पर ले चलिए । अज्ञान रूपी अंधकार से हटाकर ज्ञान की तेज़ ज्योति प्रदान कीजिए । और मृत्यु से अमरता की ओर ले चलिए ।

यही है दीपावली एवं ऋषि-निर्वाण के सुअवसर महान् संदेश।



## दीपावली और ऋषि-निर्वाण

#### पंडिता धनवन्ती पोखराज



### ओं असतो मा सद्गमय । तमसो मा ज्योतिर्गमय । मृत्योमां अमृतंगमय ।

पावली हमारी राष्ट्रीय एवं सांस्कृतिक पर्व है। ज्योति के इस पर्व का महत्व आध्यात्मिक एवं भौतिक दोनों दृष्टियों से विशिष्ट है। वैदिक काल से आधुनिक काल तक दीपोत्सव की महान् परंपरा है। अपने अभावों को भूलकर, अपनी सीमाओं को विस्तृत कर धनी निर्धन, बाल-वृद्ध, स्त्री-पुरुष सभी पवित्रता एवं समर्पण के इस पर्व पर नवजीवन का अनुभव करते हैं।

कार्तिक मास की अमावस्या को इस पावन पर्व को विश्व के सारे हिन्दू समाज बड़ी धूमधाम से मनाते हैं। आत्मबोधन नवसर्जन एवं कर्ममय जीवन का प्रतीक दीपोत्सव पुरातनकाल से अब तक अनिगनत कोटि-कोटि मानवों में नई शक्ति, नये भाव, नवीन उत्साह का संचार करता आया है। राष्ट्रीय एवं सांस्कृतिक जीवन की अखंडता एवं एकसूत्रता का यह महान् पर्व राम-कृष्ण, दयानन्द, महावीर, रामकृष्ण-परमहंस एवं गांधी के युगों की स्मृति संजोये आता है। इस प्रकार दीवाली असत्य पर सत्य की, अंधकार पर प्रकाश की एवं मृत्यु पर अमरत्व की विजय का महा पर्व है।

इस पर्व पर घर आँगन की विशेष सफाई की जाती है। दीवाली पवित्रता का, शोभा का, श्री का प्रतीक है। दीवाली छल कपट, ईर्ष्या-द्वेष, काम-क्रोध, मोह-लोभ, अहंकार को त्यागकर दीये की लौ की भाँति ऊपर उठने का सदेश देती है।

दीपावली को नवसस्येष्टि भी कहते हैं। नये फसल के अन्न से यज्ञ करते हैं। आपस में प्रसाद मिठाइयों का आदान-प्रदान करके एकता का समाँ बंध जाता है। अतः दीवाली एकता का पर्व है। बच्चे नये कपड़े धारण करके पटाखों फुलझड़ियों से खेलकर आनन्द मनाते हैं। जिस प्रकार दीपक अपना तेल-बत्ती जलाकर दूसरों को प्रकाशित करता है उसी तरह हमें भी अपने स्वार्थ त्याग कर परमार्थ के कार्य में रत होना चाहिए, तभी हमारा दीपोत्सव मनाना सार्थक होगा। सभी महान् आत्माओं से हमें यही शिक्षा मिलती है। राम ने चौदह वर्ष तक बनवास के कष्टों को झेलकर राक्षसों का संहार किया। धर्म-मर्यादा की स्थापना की। गांधी जी ने सीने पर गोलियाँ खाकर भारत को स्वतन्त्र बनाया। अछूतों का उदार किया। मानवता की रक्षा की। आर्य समाज के संस्थापक महर्षि दयानन्द ने स्वयं विष पीकर संसार को वेदज्ञान का अमृत पिलाया। भारत में व्याप्त अज्ञान अंधकार अंधविश्वास को दूर करके शुद्ध वैदिक ज्ञान का आलोक फैलाया। वैदिक धर्म की ज्योति जलाई। वेदों के अर्थ एवं संदेश का प्रचार करके हिन्दू समाज में व्याप्त संकीर्णता को दूर करके नव निर्माण का संदेश दिया। बाल-विवाह, अनमोल-विवाह, वृद्ध-विवाह, बहु-विवाह, सती-प्रथा, दहेज प्रथा तथा अन्य कुप्रथाओं का नाश किया।

पैर की जूती समझी जाने वाली नारी को पूज्या मातृशक्ति, गृहलक्ष्मी का ऊँचा स्थान दिया। महर्षि जी की

दृष्टि से मानव जीवन का कोई भी पक्ष अछूता नहीं रहा, जिसपर उन्होंने मार्ग दर्शन न किया है । चाहे वह शैक्षणिक, सामाजिक, धार्मिक, सांसकृतिक, नैतिक, राजनीतिक, साहित्यिक, ऐतिहासिक, दार्शनिक, आर्थिक या कोई भी क्षेत्र हो, उनपर प्रकाश डालकर हमारा ज्ञान चक्षु खोला न हो ।

मंगलवार ३० अक्तूबर १८८३ ईसवी को इस महान् देशोद्धारक आर्य समाज के संस्थापक का निर्वाण हुआ था। जिन्होंने प्रायः लुप्त वैदिक धर्म की रक्षा की थी। किसी-किसी महानात्मा का निर्वाण होता है। मोक्ष की प्राप्ति होती है। वह जीवन-मरण से मुक्त हो जाता है। शरीर त्यागने पर ऐसे लोगों को बहुत लम्बे समय तक पुनः धरती पर आना नहीं होता। यह है निर्वाण का अर्थ।

श्रीमद् दयानन्द प्रकाश के आधार पर – रामानन्द और आत्मानन्द जी ने स्वामी जी का विधिवत दाह संस्कार किया था। चार मन घी, पाँच सेर कपूर, एक सेर केसर, दो तोले कस्तुरी डाली गई थी।

कार्तिक शुक्ल द्वितीया को महर्षि जी की अस्थियों को चयन करके शाह पुराधीश के दिये गए बगीचे में गाड़ दिया गया था।

दीवाली त्योहार हमारी श्री, सम्पन्नता, हमारे कर्म पुरुषार्थ का पर्व है । दीपावली कृषकों का, गृहस्थियों का, जन समाज का पर्व है । त्योहार ही एक जाति का प्राणाधार है । धर्म-संस्कृति का रक्षक है ।

अतः बड़ी संख्या में आर्यगण दीवाली के दिन अपने अपने शाखा समाजों में महर्षि जी की स्मृति में श्रद्धांजिल समर्पित करने के लिए ऋषि निर्वाण दिवस मनाते हैं । उनके दर्शाये मार्गों पर चलने का संकल्प लेते हैं । दीवाली सभी के जीवन में सुख-शान्ति, समृद्धि लाये – यही हमारी हार्दिक मंगल कामना है ।

# यज्ञीय जीवन पद्धति

#### हरिश्चन्द्र दीरपोल

नुष्य एक मननशील प्राणी है । वह संसार में विकास करने का प्रयास करता रहता है । वह सुख और शान्ति प्राप्त करने के लिए तरह तरह के उपाय ढूँढ़ता रहता है । लेकिन सच्चा आनन्द यज्ञीय जीवन पद्धित में है। संसार में हर क्षण यज्ञ हो रहा है । सभी देवगण यज्ञ कर रहे हैं । ब्रह्माण्ड यज्ञ पर टिका हुआ है ।

ऋषि परम्परा में यज्ञ का बहुत बड़ा महत्व है । हर शुभ कार्य यज्ञ से शुरू होता है। हवन कुण्ड में अग्नि की स्थापना की जाती है । यज्ञाग्नि सामग्रियों को भस्म कर वायु -मण्डल

को शुद्ध, सबल और सुगन्धित करती रहती है । इस प्रकार यज्ञ द्वारा अन्न, बल तथा ज्ञान की वृद्धि होती रहती है।

आध्यात्मिक अग्नि ज्योति स्वरूप है । यह दिव्य ज्योति पाकर ऋषियों ने वेद मन्त्रों का साक्षात्कार किया और वेद का संदेश जनता तक पहुँचाया । वेद मन्त्रों को समझने के लिए तप और स्वाध्याय की आवश्यकता है । सत्संग और यज्ञीय कर्म द्वारा हम उस परम ज्योति की ओर बढ़ सकते हैं और उसका आनन्द प्राप्त कर सकते हैं ।

हमारे व्यक्तिगत स्वार्थ, धन-लोभ तथा यश लोभ आत्मिक उन्नति की राह में बाधक हैं । हम में दान की वृत्ति होनी चाहिए । देने में जो सुख और आनन्द है वह लेने में नहीं ।

मनुष्य का शत्रु आलस्य, वैर, विरोध और ईर्ष्या हैं । हे परमिता परमेश्वर ! आप मेरे हृदय में उत्साह, साहस और भक्ति का पुंज भर दीजिए और मुझे सत्कर्मों में प्रेरित कीजिए ।

यज्ञीय जीवन से निर्माण होता है और आनन्द की प्राप्ति होती है । हृदय में दिव्य ज्योति को विकसित करना है । मानव कल्याण के लिए ईश्वर ने सृष्टि के आरम्भ में ऋषियों को वेदों का ज्ञान दिया ताकि उस दिव्य ज्ञान से मानव जाति का शारीरिक, मानसिक, आध्यात्मिक और सामाजिक विकास हो ।

वैदिक ज्ञान के प्रचार-प्रसार के लिए भारत के गुरुकुल में संस्कृत और आर्ष ग्रन्थों की विधिवत पढ़ाई होती है और सात्त्विक जीवन जीने की कला सिखाई जाती है । 🕹 🕹

## दयानन्द और प्राचीन आर्य सभ्यता



### पं० जीवन महादेव, आर्य

### 'यतोऽभ्युदयनिः श्रेयस सिद्धिः स धर्मः ।'

वै० १-१-२



जिससे इहलौकिक और पारलौकिक सुख की सिद्धि होती है, वह धर्म है। जिसको इस संसार में मृक्ति नहीं वह परलोक में कैसे मृक्त होगा ?

बिना लोक के परलोक नहीं बन सकता । सब जप, तप पूजा यज्ञादि लोक ही में होते हैं । जिस लोक से परलोक नहीं बन सकता वह लोक अधूरा है । ज्ञान के बिना कर्म नहीं हो सकता और बिना कर्म के ज्ञान अधूरा है।

काशी के महाविद्वान् महा महोपाध्याय बालशास्त्री रणाडे ने (जो काशी शास्त्रार्थ में अधर्म के लक्षण नहीं बता पाये थे) मुल्तान गोरवामी घनश्याम शर्मा जी को कहा था कि

'सत्यपथ पर चलना चाहते हो तो दयानन्द के बताये पथ पर चलो, वही पथ सत्य और निर्भ्रान्त है।' गोस्वामी घनश्याम शर्मा जी ने इस पर उनसे कहा कि 'आप स्वयं क्यों उसका अनुसरण नहीं करते ?' बालशास्त्री राणांडे ने कहा कि 'हम संसार के मानापमान एवं लोभ भावना का त्याग करने में असमर्थ हैं, किन्तु इतना अवश्य मानते हैं कि दयानन्द का मार्ग सर्वथा सत्य है ।

महर्षि दयानन्द ने वैदिक धर्म को दुनिया के लिए उतना ही आवश्यक माना जितना सूर्य के प्रकाश का है। (समस्त मतावलम्बियों में वेद का प्रचार होना चाहिए। जिस तरह गणित, विज्ञान आदि समस्त मानव के लिए है उसी तरह वेद ज्ञान भी मानव मात्र के लिए है।

महर्षि जी के समकालीन अन्य समाज सुधारक भी थे, परन्तु पाँच सहस्र वर्षों से समाज, जाति, संस्कार, धर्म आदि ने जो विकृत रूप ले लिया था उनकी यथोचित न ला सके ।

महर्षि जी का ईश्वर और वेद के प्रति दृढ़ विश्वास था। इससे उन समस्त मतावलम्बियों के प्रति उनका तर्क अकाट्य था। महर्षि जी का सिद्धान्त था कि जो वस्तु मोक्ष का साधन नहीं उसका चिन्तन न करें। और जो मोक्ष का साधन नहीं है अवश्यमेव बन्धन का हेतु है, जैसे राजा भरत हिरण के बच्चे के चिन्तन से बन्धन में फँस गये थे - 'असाधनान्चिन्तनं बन्धाय भरतवत्।' (सांख्य ४-८)

महर्षि जी उन पुरातन आचारों को, अतीतकाल के धर्म-कर्म को, पूर्व समय की आर्य सभ्यताओं आदि को वेद और आप्त प्रमाणों के सहारे पुनः निर्माण करना चाहते थे। आर्यों का अतीत हमारे गौरव का कारण है। प्राचीन आर्यों के विचार व्यवहार संस्कार आदि उनके स्वर्णमय जीवन के सूचक हैं।

महर्षि जी उन प्राचीन आर्य सभ्यताओं के प्रति बड़ी श्रद्धा का दृष्टिकोण रखते थे। उनका स्वप्न यही था कि उन वैदिक कालीन आर्य सभ्यताओं का पुनः स्थापना करना जिन को अर्वाचीन के चंचल चक्रव्यूह ने धूलि-धूसर कर दिया था। हमें अपनी पैतृए संपत्ति, सभ्यता आदि को बचाये रखना है क्योंकि वे ही हमारी अस्मिता के हेतु हैं। सभी आर्यों का परम कर्तव्य है कि उन आर्य सभ्यताओं पर पड़ी अनाचार की मैलों को धो-धोकर पवित्र करने में कटिबंध होना। जितने भी मत-मतान्तर सम्प्रदाय आदि पैदा हुए है। उनका अन्त भी होगा। क्योंकि विज्ञान और सिद्धान्त इस बात को मानते हैं कि जिसका आदि है उसका अन्त भी निश्चित है। वेद स्वयं सतर्क है। वेद के समक्ष समस्त मत तर्कहीन हो जाते हैं। भिन्न-भिन्न मतों के भिन्न-भिन्न शास्त्र भी होते हुए वेद को सभी स्वीकारते हैं।

जहाँ कुरीतियाँ हैं वहाँ संस्कार पनप नहीं सकते। कुरीतियाँ जंगली घास समान है जिनमें फ़सल तुल्य संस्कार मर जाते हैं। वेद ही वह हल है जो समस्त समस्याओं का हल कर सकता। नयी फ़सल की कामना करने वालों को चाहिए कि जंगली घास को जड़ से उखाड़े। बिना संशोधन के उन्नति रुक जाती है।

आज विभिन्न सम्प्रदायों के विभिन्न विद्वान् पाये जाते हैं । उनमें कुछ वैज्ञानिक भी हैं । यदि वे सब पक्षपात छोड़कर सत्य को ग्रहण करले तो अवश्यमेव मानव का भविष्य उज्जवल होगा ।

'सत्यमवे जराते नानृतं, सत्येन पन्था विततो देवयानः । ' (मनु.)

सर्वदा सत्य की विजय होती है और असत्य की पराजय । सत्य ही द्वारा विद्वानों का मार्ग विस्तृत होता है। सत्य अपराजित रहता है क्योंकि सत्य प्रकाश है और असत्य अंधकार । सत्य जीवन है और असत्य मृत्यु। सत्य ज्ञान है और असत्य अज्ञान जो उल्लू की तरह अन्धकार में रहना पसन्द करता है, वह प्रकाश में आने से घबराता है कहीं अन्धकार खो न जाय। मनुष्यों में कुछ लोग अज्ञान के अन्धकार में रहकर जीवन बिताना पसन्द करते हैं । ऐसे ही लोग दूसरों के बहकावे में आकर पथ-भ्रष्ट हो जाते हैं ।

सत्य का मार्ग धर्म का मार्ग है। महर्षि जी ने कहा है कि शुरू शुरू में सत्य कड़वा सा लगता है पश्चात् वही अमृत तुल्य हो जाता है।

असत्य बुरा है और बुराई एक मीठा ज़हर । सत्य विद्वानों का वह शस्त्र है जो उनके इहलोक ही नहीं अपितु परलोक की भी रक्षा करता है। शिकारी हिंसक पशुओं से तभी तक अभय और सुरक्षित रहता है जब तक उसके पास में कोई अस्त्र-शस्त्र हो। विद्वान् लोग सत्य के सहारे आजीवन सत्य के सहारे दृढ़ विश्वासी होकर कर्तव्य-परायण में कभी उदास नहीं होते हैं। महर्षि जी आर्यावर्त्त के आलावा विदेशों की भी उन्नति चाहते थे। उनका निम्न वाक्य देखिये – 'मेरा मनुष्यों की उन्नति का व्यवहार जैसा स्वदेशियों के साथ है वैसा विदेशियों के साथ भी है। सब सज्जनों को इसी प्रकार वर्तना चाहिए।'

महर्षि जी अपने ही युग के ही नहीं बल्कि वर्तमान और भविष्य के लिए भी गुरु हैं । उनके सिद्धान्त आजीवन हमको सीखने हैं । उनके ग्रन्थों को परखने से ज्ञात होता है कि वे बहुत बड़े सुधारक और संस्कारक थे। उन्होंने करोड़ों मनुष्यों के हित के लिए अपना जीवन अर्पण करके वेदोक्त आचारों और मर्यादाओं का पालन किया । यह तो ईश्वर की महती कृपा हम पर हुई कि इस कलिकाल में प्राचीन आर्य सभ्यता, ब्रह्मचर्य-शक्ति आदि के दिग्दर्शन हुए । जिस सम्पत्ति की खोज करते-करते आर्यों ने लगभग पाँच सहस्र वर्ष लगा दिये थे, महर्षि जी ने बहुत ही अल्प काल में उसकी चाभी उपलब्ध करा दी । उनके जलाये दीप में श्रद्धा और लगन का तेल डालते रहना है, नहीं तो महर्षि जी के पूर्ववर्ती जीवन देखने को मिल न जाय । इति ओ३म्

#### **ARYODAYE**

#### Arya Sabha Mauritius

1,Maharshi Dayanand St., Port Louis,

Tel : 212-2730, 208-7504, Fax : 210-3778,

Email: aryamu@intnet.mu, www.aryasabhamauritius.mu

#### प्रधान सम्पादक :

डॉ॰ उदय नारायण गंगू, पी.एच.डी., ओ.एस.के., आर्य रत्न

#### सह सम्पादक :

श्री सत्यदेव प्रीतम, बी.ए.,ओ.एस.के,सी.एस.के.,आर्य रत्न

#### सम्पादक मण्डल :

- (१) डॉ॰ जयचन्द लालबिहारी, *पी.एच.डी*
- (२) श्री बालचन्द तानाकूर, *पी.एम.एस.एम, आर्य रत्न*
- (३) श्री नरेन्द्र घूरा, पी.एम.एस.एम

Printer:

BAHADOOR PRINTING LTD.

Ave. St. Vincent de Paul, Les Pailles,

Tel: 208-1317, Fax: 212-9038

### खुशियाँ आज लुटाती आई दीवाली की रात है।

#### संध्या तोरल सोब्रन

दीप जले हैं आँगन-आँगन, जीत रहे हैं सब का वे मन । उल्लासों की भीड़ लगी है, महक रहा है सुख का मधुबन ।

झिलमिल बल्बों की लड़ियों के रंग बने हैं सात रे ।

फुलझड़ी-सी झड़ी लगी है, आसमान को छूते अनार बमों ने है नींद चुराई चारों तरफ़ फैला अंगार ।

श्रेया, श्रुति पूछ रही हैं मिठाई की बात रे ।

जीवन का आधार बने अब, इन्द्रधनुषी सुन्दर घड़ियाँ । होगा दिन यह सफल मनाना, टूटें ऊँच-नीच की कड़ियाँ ।

खुशी मनाओ मिलकर भैया, पूछो न तुम जात रे ।

## अमर दीप का प्रकाश

### सोनालाल नेमधारी, आर्य भूषण



श्वर की सृष्टि में सूर्य का प्रकाश है । चन्द्रमा की चाँदनी है । तारों का टिमटिमाना है । सभी उसी रचियता का रचा संसार है। जब मानव को मानव बनाने की घड़ी आयी तो चारों वेदों का प्रकाश मिला । सारा जग जगमगा उठा । कोई उनसे वंचित नहीं रहा। चलायमान जगत् चल पड़ा अपनी रफ़्तार से चला । और अभी तक चलता ही आ रहा है। प्रलय की अन्तिम घड़ी तक चलना निश्चित है। कोई दो राय नहीं है । मानव को खोज की आवश्यकता पड़ी । धीरे-धीरे उस प्रकाश को अपने वेद के प्रकाश से खोज निकाला । जो

प्रतिदिन के काम आता है। बिजली घरों द्वारा उसकी उपज हुई, संसार जगमगा उठा। उस प्रकाश को बिजली के नाम से जानते हैं । पहले तो रगड़ द्वारा लकड़ी से आग निकालते थे। पत्थरों के टुकड़ों से आग निकालते थे। धीरे-धीरे विकास की राह पर चलकर उसे अपने कब्जे में करके मनचाहा संचालन करते हैं। संसार को लाभ पहँचाते हैं। जग उजियारा दिखता है। उसी प्रकाश को अन्य कामों के अलावा व्रत, त्योहार के धार्मिक पक्ष को प्रकाशित करते हैं । सभी क़ौमों के लोग ऐसा करते हैं । और हम आर्य हिन्दू तो उन्हें लक्ष्मी के नाम से पुकारते हैं । लक्ष्मी पूजा कहते हैं। दीपावली कहते हैं। मिट्टी के दीयों ने अपना रंग बदला है। अतिरिक्त चमक के साथ दीये टिंमटिमाते हुए प्रकाश फैलाते हैं । घर-आँगन, गली कूचे, मकान-दुकान जगमगा जाते हैं । खुशियाँ मनाते हैं । मिठाइयाँ खाते हैं, खिलाते हैं, बाँटते हैं और उत्सव मनाते हैं । प्रकाशमय वातावरण जगमगा जाता है । सारा संसार तो जगमग-जगमग करता हर दीवाली में वहीं करते आ रहे हैं । हम घर गृहस्थी वाले हैं। सामाजिक प्राणी हैं। धार्मिक मंच के अधिकारी हैं । व्यक्ति से परिवार, परिवार से समाज की रचना करते हैं । तो क्या इतने में ही दीपावली की इतिश्री हो जानी चाहिए । हमारे घर में बच्चे हैं, युवा हैं । विद्या की राह पर चलने वाले यात्री हैं । उनकी ओर हमारा ध्यान गया है । जैसे कि महर्षि दयानन्द ने कहा है । मन्दिरों में प्रस्तर मूर्तियाँ तो शोभा देती हैं । हम उन मूर्तियों से शिक्षा लेते हैं। उनकी जगह पर जीवित मूर्तियों की पूजा की जाती तो कितना अच्छा होता। मंदिरों में राम-सीता और हनुमान की मूर्तियाँ हैं । सिर्फ़ आरती उतारकर फूल बरसा कर, फल बाँटकर आ जाने से पूजा समाप्त हो जाती है । उनके गूणों के बारे में जानना, पहचानना बच्चों को समझाया ? इसका प्रकाश उनके मन में पहुँचाया ? आर्यसमाज के मंदिरों में ऋषि मुनियों के चित्र लगे हैं । पाठशाला के विद्यार्थी, समाज के सदस्य उनके नाम, उनके काम जानते हैं ? मंदिर के बाहर बिजली, बत्ती का प्रकाश, दीपों का उजाला भर कर देने से दीपावली पूरी हो जाती है ? नहीं । उनके कर्मों का मूल्यांकन करे, करवायें । जयजयकार से तो पूरा गाँव, पूरी बैठक और मंदिर गूँज उठता है । पर इन महात्माओं के कर्मों के प्रकाश से मन खाली ही रहता है । मिठाई से पेट तो भर जाता है पर सच्ची मिठाई अभी खायी ही कहाँ ?

मिट्टी का छोटा दीया क्या सिखाता है । पता नहीं किस नदी किनारे की लायी वह मिट्टी है । किस कुम्हार द्वारा रचा यह दीया है । किस देश का तेल है । घी भी है तो किस गाय का बाती, सूत की बाती, किस धागे से मिलकर बनायी गयी है । बाती, तेल और बाती एक साथ मिलकर ही प्रकाश फैलाते हैं । दीयासलाई की सलाखों में मसाल किस मिट्टी की है किस देश की है । जलाते हैं छोटा दीया जलता जाता है । अन्तिम घड़ी तक जलता है । पहले एक दीया जलता है । फिर दूसरा जलता है । तीसरा, चौथा आदि । मगर जो पहला दीया है उसकी लौ बराबर रहती है कम नहीं होती है । सभी दीये बराबर जलते ही जलते जाते हैं । यहाँ उसकी तुलना विद्या से की जा सकती है । जो पढ़ा है उसे कितनों को भी पढ़ा दें पर उसका महत्व कम नहीं होता । घटना नहीं है । दीपों से ऐसी सीख सकते हैं ।

पहले पहल सूर्य का प्रकाश मिला, वेद का प्रकाश मिला । खोज की अग्नि का प्रकाश मिला । प्रकाश से ही चाँदनी मिली । उनसे हमने संसार को जगमगाते देखा अभी तक देखते आ रहे हैं । वैदिक कालीन परम्परा चलती आ रही है । राजा महाराजा शासक धार्मिक गण भी हमको आगे बढ़ाते आ रहे हैं । उसकी ऊँचाई और गहराई कितनी है हम माप नहीं सकते । दीपों के प्रकाश के साथ-साथ ज्ञान का प्रकाश, विद्या का प्रकाश भी फैलाना आवश्यक है । ज्ञान और विद्या का प्रकाश सामाजिक और धार्मिक मंच ही फैला सकता है । स्वार्थ रहित सिंहासन पर धार्मिक गुरुओं, आचार्यों और कार्यकर्ताओं की आवश्यकता है । वैदिक कालीन दीपावली ने कितनी सदियाँ पार

की । मगर उसके प्रकाश का रंग नहीं बदला ।

पुराने ज़माने में फूस का घर होता था। गोबर माटी से लिपा पोता। सिर झुकाकर अन्दर जाना पड़ता था। दीपावली बहुत कम दीपों से मनायी जाती थी। लोग कह देते थे, ये दीये अंजोरिया के बच्चे हैं। यानी शुक्लपक्ष के प्रकाश के सामने दीपों का प्रकाश कम लगता था। शायद इसी कारण अंजोरिया चाँद के प्रकाश को कहते थे। आजकल तो लोग बिजली के प्रकाश में अंजोरिया को देखना भूल गये हैं। फिर भी दीपावली का महत्व घटा नहीं बराबर बढ़ता जा रहै है। शुभ कामनाएँ।

# वेदों में विद्या का महत्व

डॉ० ऋचा शर्मा मोकूनलाल एम.ए.,पी.एच.डी. (संस्कृत) एडूकेटर डी.ए.वी. कॉलेज

विद्यां चाविद्यां च यस्तद्वेदोभयँ सह । अविद्या मृत्युं तीर्त्वा विद्याऽमृतमश्नुते ।

यजु० ४०/१४

जो मनुष्य विद्या और अविद्या के स्वरूप को साथ-साथ जानता है वह अविद्या अर्थात् कर्मीपासना से मृत्यु को तर कर विद्या अर्थात् यथार्थ ज्ञान से मोक्ष को प्राप्त होता है ।

हमारे पूर्वजों ने संस्कृति के जो विचार रखे हैं वे सभी संस्कृत भाषा में हैं । संस्कृत भाषा के दो प्रकार हैं, एक लौकिक और दूसरा वैदिक । वैदिक संस्कृत के मन्त्रों का अर्थ लौकिक संस्कृत के आधार पर ठीक-ठीक नहीं दिया जा सकता है । जैसे लौकिक संस्कृत में गौ का अर्थ केवल गाय है लेकिन वैदिक संस्कृत में गौ का अर्थ गाय, इन्द्रियाँ, किरण, पृथ्वी आदि है । अतः उक्त वेद मन्त्र के अर्थ को हम वैदिक संस्कृत के आधार पर ही स्पष्ट समझ सकते हैं ।

मंत्र में लिखा है 'अविद्या मृत्युं तीर्त्वा विद्याऽमृतमश्नुते' । यहाँ अविद्या का अर्थ लौकिक के आधार पर अज्ञान करेंगे तो मृत्यु से पार होने वाली बात संभव नहीं है, तात्पर्य यह है कि अविद्या से मृत्यु अर्थात् दुख को पार करेंगे । सांसारिक दुख को दूर करने के लिए कर्म की आवश्यकता है । विद्या अर्थात् ज्ञान अविद्या अर्थात् कर्म दोनों के समन्वय से ही सांसारिक दुख भी दूर होंगे और अमृतत्व अर्थात् मोक्ष (आनन्द) की भी प्राप्ति होगी । कर्म की सार्थकता ज्ञान के आधार पर होती है । ज्ञान से ही कर्म सही दिशा में चलता है, केवल ज्ञान हो और कर्म न करें तो सांसारिक सुख के साधन नहीं प्राप्त कर सकेंगे । संसार में आए हैं तो सांसारिक सुख के साधन प्रत्येक को चाहिए । बिना कर्म के सांसारिक सुख के साधन भी प्राप्त नहीं होते हैं । इसलिए इस मंत्र ने अविद्या अर्थात् कर्म के द्वारा मृत्यु अर्थात् दुख को पार करने की बात कही है और बिना ज्ञान के कर्म उचित दिशा में नहीं हो सकते । इसलिए मंत्र की प्रथम पंक्ति में ज्ञान और कर्म को साथ-साथ जानने की बात कही गयी है । 📥

## महर्षि की गाथा

अज्ञान से लड़ाई विद्वान् की, अमर गाथा है ऋषिवर महान् की । चारों ओर था अन्धेरा, था अविद्या का डेरा उल्टे मार्ग पर यह देश था चल रहा अन्धकार को मिटाने, जग में ज्योत जगाने मूलशंकर टंकारा में पल रहा अपनी धुन में मगन, देश-सेवा की लगन लगा दाँव पे लगाने बाज़ी जान की – अमर गाथा है ..... कहीं गोवों पे कटार, विधवा कर हाहाकार छुआछूत की यहाँ पे भरमार थी किया वेदों का प्रचार, देश का किया उद्धार

सुनी उसने अनाथों की पुकार थी अत्याचार को मिटा, वेद मार्ग दिखा लाज रखी उसने ऋषि सन्तान की - अमर गाथा है ...... कई बार ज़हर खाया, हमको अमृत पिलाया धूम जग मे मचाई दयानन्द ने भेद-भाव को मिटा, चक्र शुद्धि का चला ध्वजा ओ३म् की लहराई दयानन्द ने हुआ देश में उजाला, अँग्रेज़ को निकाला ऐसी कृपा हुई भगवान् की - अमर गाथा है .....

कन्चन बुद्धू

# दीवाली और ऋषि-निर्वाण

### वेदसुधा गंगू

पावली उत्सव धर्म और ज्योति का प्रतीक है । यह त्योहार प्रति वर्ष कार्तिक मास की अमावस्या में मनाया जाता है। हम दीपकों की कतारें द्वार-आँगन में लगाकर आनन्द मनाते हैं तथा दीपावली के पुण्य पर्व को सार्थक करते हैं। दीवाली प्रत्येक वर्ष अन्य त्योहारों की भाँति अपनी तिथि पर प्रेम, ज्ञान, प्रकाश तथा एकता का शुभ सन्देश लेकर आती है। दीवाली जहाँ अपनी निराली मोहकता तथा निराले नज़ारे के लिए लोकप्रिय है वहाँ पवित्रता तथा शिक्षा के लिए भी महत्वपूर्ण है। यह अधर्म पर धर्म, असत्य पर सत्य, अशुद्धता पर शुद्धता और अन्धकार पर प्रकाश की विजय का प्रतीक है।

दीवाली का पवित्र संदेश है "प्रकाशयुक्त बनो," दीवाली अंधकार को दूर करती है और प्रकाश-पुंज को फैलाती है। जिस प्रकार आकाश में अनिगनत तारे टिमटिमाते हैं, ठीक उसी प्रकार यदि सभी मनुष्य प्रकाशयुक्त होकर चमकने लग जायें तो विश्व भर का अन्धकार दूर हो सकता है। चिराग में तेल और बत्ती के रहने से वह निरन्तर जलता रहता है। ठीक उसी प्रकार मनुष्य के पास ज्ञान रूपी प्रकाश होने से वह निरन्तर चमकता हुआ भूले-भटकों को प्रकाश प्रदान कर सकता है। आज संसार में ज्ञान प्रकाश की अत्यन्त कमी है। अविद्या का अंधकार सर्वत्र फैला हुआ है। मनुष्य अज्ञान के गर्त में पड़कर मानव ही के खून के प्यासे बन रहे हैं। दूसरे शब्दों में आज सर्वत्र विनाश के बादल मँडरा रहे हैं। एक जाति दूसरी जाति के, एक देश दूसरे देश के शत्रु बने हुए हैं और एक दूसरे को खतम कर देने के लिए षड्यन्त्र रच रहे हैं। पाप का जाल सर्वत्र बिछ रहा है। मनुष्यों की हत्याएँ करना तो जैसे मामूली सी बात हो गई है। इन सब पापों का मूलश्रोत अविद्या का अंधकार और मनुष्य के अंदर बैठी हुई पशुवृत्ति है। अतः हमें अपने घर-आँगन के साथ साथ अपने मन-मंदिर में विश्व प्रेम और विश्वबन्धुत्व की ज्योति जलानी चाहिए। हमें अपने हृदय से बैर-विरोध की भावना को जड़ से उखाड़कर फेंक देना चाहिए और भ्रातृत्व भाव की मशाल को हाथ में लेकर आगे बढ़ना चाहिए। आज समय की माँग है कि हम खुद ज्योति रूप बनकर दुनिया में चमकें जिससे अन्धकार रूपी सब कुभावनाएँ और कुरीतियाँ जलकर खाक हो जायें, 'तमसो मा ज्योतिर्गमय' यही दीवाली का अमर संदेश है। हम अंधकार से प्रकाश की ओर बढ़ें। यही दीवाली का अमर संकेत है। सारांश यह है कि हमें ज्योतिष्मान होकर विश्व प्रेम और विश्व बन्धृत्व का प्रकाश सर्वत्र फैलाना चाहिए।

हर साल दीवाली की रात को घर-आँगन, राह-घाट, मकान, दूकान सभी दीपों से सर्वत्र देदीप्यमान दिखाई देते है। चहुँ ओर चहल-पहल, उमंग-खुशियाली रहती है। इसी प्रकार ३० अक्टूबर १८८३ के एक मंगलवार को भी दीवाली मनाई गई थी। प्रगाढ़तम अंधियारी को चुनौती देने के लिए जब लक्ष-लक्ष दीये प्रकाशित हुए, ठीक उसी समय आदर्श समाज सुधारक, अद्वितीय वेदोद्धारक, आर्य समाज के संस्थापक, महर्षि दयानन्द अपना जीवन-दीप सदा के लिए बुझा गये। अतः महर्षि की पुण्य निर्वाण तिथि होने के कारण दीवाली के दिन हम विशेष रूप से उनके दिव्य व्यक्तित्व और कृतित्व का चिन्तन करते हैं। आर्य जगत की संस्थाएँ ऋषि-निर्वाण को विशेष महत्व देती हैं। छोटे-बड़े अनेक आयोजन होते हैं, जिनमें महर्षि दयानन्द के जीवन पर प्रकाश डाला जाता है। उनके जीवन में घटित घटनाओं की चर्चा की जाती हैं, श्रध्दाँजलियाँ अर्पित की जाती हैं, उनके उज्जवल चरित्र के गीत गाये जाते हैं, ओजस्वी कविताओं का पाठ होता है और ऋषि-भक्तों को सम्भवतः संतोष हो जाता है कि उन्होंने अपना महान् कर्तव्य पूरा कर लिया है।

महर्षि दयानन्द के प्रति प्रगाढ़ श्रध्दा होने के कारण पर्याप्त संख्या में आर्य नर-नारी इन समारोहों में एकत्रित होते हैं और बड़ी तन्भयता से ऋषि के गुण-गान गाते हैं। हमेशा की भाँति आज भी सम्पूर्ण आर्य जगत् दयानन्द का निर्वाणोत्सव मनाकर उन्हें श्रद्धांजिल अर्पित कर रहा है। परन्तु श्रद्धांजिल केवल दो मिनट मौन रहकर अथवा भाषण द्वारा उनकी जीवन कथाएँ सुना देना नहीं होती । दीवाली के शुभावसर पर युग प्रवर्तक स्वामी दयानन्द को श्रद्धांजिल अर्पित करते समय हमें यह सोचना है कि वह क्या था, जिसके लिए उन्होंने अपना सम्पूर्ण जीवन लगा दिया और उसी के लिए बिलदान भी हो गये । ऋषि का प्रधान लक्ष्य एक आदर्श और सुसंस्कृत समाज-निर्माण का था। उन्होंने इसी लक्ष्य की पूर्ति के लिए अनेक किठनाइयों का सामना किया, वन-वन घूमे, ज़हर के प्याले पीये और ईट-पत्यरों की वर्षा को पुष्प समझ सहना कर लिया और पतन की ओर अग्रसित भारतवासियों को धर्मानुकूल आचरण की जो प्रेरणा दी, उसके फलस्वरूप लाखों व्यक्तियों ने उनके द्वारा प्रशस्त मार्ग को अपनाया।

अतः दीपावली के पावन पर्व पर अन्तर की अन्धियारी को वेद-ज्योति से दूर करना और वाणी से ऋषि गुण गान न कर अपने कर्म से उस महान् ऋषि के दिव्य स्वप्न को साकार करना ही उस ऋषि के प्रति सच्ची श्रद्धांजिल है। मृत्यु के रहस्य को समझकर धर्म की पावन वेदी पर बलिदान हो जाना ही ऋषि-तर्पण है। 📥 🖶

## अध्यात्मिक ज्योति

ओ३म् वि मे कर्णां पतयतोवि चक्षुर्वी दं ज्योतिर्हृदय आहितं थत् ।। वि मे मनश्चरति दूरआधीः कि स्विद्वक्ष्यामि किमु नू मनिष्ये ।।

ऋ० ६/१/६

### LA LUMIERE SPIRITUELLE

Om! Vi mé karnām patayato vi chackshourvi dam jyotir-hridaya āhitam yata. Vi mé manashcharati dourādhiha kim swi dwaksha — yāmi kimou nou manishyé.

Rig. Veda 6/9/6



#### Glossaire / Shabdārtha:

**Mé karnā vi patyataha** : mes deux oreilles entravent à la concentration de mon esprit et le rendent inattentif par les bruits émanant de mon entourage.

**Chakshouha vi** : mes yeux, c'est-à-dire, mon regard est attiré par tout ce qui se passe dans mon environnement et m'empêche de me recueillir

**Hridayé āhitam yata jyoti idam vi**: Quelquefois mon esprit, malgré la lumière spirituelle ancrée dans mon cœur et dans mon âme, erre ça et là, et n'arrive pas à se stabiliser.

Mé manaha douré ādhiha vicharati : Mon esprit, plongé dans l'inquiétude du dénouement incertain des problèmes qui surgissent dans ma vie quotidienne, s'aventure dans des endroits lointains ou se perd dans des pensées contradictoires.

Ki svit dakshayāmi – Qu'est-ce-que je pourrai dire? Quelle réponse aurai-je à donner au Seigneur

**Kim ā nou manishyé** - Comment est-ce que je dois m'adonner à la méditation ? Dans ma vie de quoi est-ce que je serai fier d'avoir accompli?

#### Interprétation / Anushilan

C'est un fait indéniable que l'on doit prier avec foi et dévotion, c'est-à-dire de toute son âme, de tout son Coeur ou son esprit ('man' en Hindi) et de toute sa ferveur. C'est ce que nous enseignent les Vedas. Cette idée de prière transcende toutes les barrières religieuses et culturelles du monde.

Mais comment s'y prendre?

Dans ce verset (mantra) du Rig Veda il y a une réflexion que chaque fidèle doit adopter afin de pouvoir franchir les obstacles qui surgissent au moment de se recueillir pour approcher sa prière avec beaucoup de ferveur et en toute quiétude. C'est parce que chaque fidèle veut que sa prière soit exaucée et qu'il puisse recevoir la bénédiction du Seigneur.

Ici le fidèle fait état des problèmes qui se manifestent en soi au moment de sa prière quotidienne (le matin et le soir) plus connue comme 'Sandhyā' en Hindi. On peut aussi dire que ce sont des situations contrariantes par lesquelles passe pas seulement un individu mais tout le monde le plus souvent. Ainsi, il n'arrive pas à prier convenablement.

Le fidèle s'adresse au Seigneur et lui fait part de ses appréhensions au moment de son recueillement. « O Seigneur! J'essaye toujours d'avoir une concentration parfaite de mon esprit ('man' en Hindi) en toi pour méditer sur ta forme adorable de lumière spirituelle, et de t'offrir ma prière du fond de mon coeur. Mais, à chaque fois que j'entreprends cette démarche, mon attention est déviée par ces facteurs suivants :

- (i) des voix et d'autres bruits en provenance de mon entourage me dérangent.
- (ii) tout ce qui se passe devant moi attire mon regard aussi bien que mon attention
- (iii) Il me semble que mon esprit retient tout ce que je fais, tout ce que j'entends et toutes les scènes de la vie que je témoigne au quotidien.

Conséquemment, même si je cherche un lieu isolé et paisible pour ma prière, je n'arrive pas à retenir mon attention s'il y a eu au préalable un incident qui a blessé mon amour-propre, ou des problèmes personnels qui m'inquiètent jour et nuit.

De ce fait, la flamme de la lumière spirituelle de mon âme (ma concentration) n'est pas à l'abri des remous provoqués par ces trois distractions mentionnées plus haut. Ainsi sa stabilité est sérieusement menacée et sa flamme commence à vaciller. En d'autres mots, c'est évident que mon attention diminue considérablement dans la prière. »

Sur ce point le fidèle s'interroge en toute sincérité et pense aux conséquences :

« O Seigneur! Que ferai-je pour me recueillir convenablement et avoir une concentration parfaite de mon esprit en toi pour prier? Je n'y arrive pas. Mais, si cela se passe ainsi tous les jours, que m'arrivera-t'il le jour où le parcours de ma vie sur la terre s'arrêtera et j'aurai des comptes à te rendre en te remettant mon corps physique? Quel bilan aurai-je à te présenter? De Quoi est-ce que je serai fier d'avoir accompli durant toute ma vie?

Après tout je suis conscient que ce corps humain magnifique, avec ses cinq principes physiques d'actions ('Panch Karma indriyan' en Hindi) ; ses cinq principes de sensation (Panch jyān indriyan) et ses autres attributs que tu m'as accordé, est le seul moyen sûr par lequel je peux t'approcher, communier avec toi, avoir ta bénédiction et atteindre le bonheur suprême / la félicité éternelle ou 'Moksha' en Hindi. »

Très désespéré le fidèle s'en remet au Seigneur en implorant :

'O Etre Suprême! Accorde-moi ta bénédiction et ton aide bienveillante en dotant mon esprit d'un pouvoir absolu de contrôler et d'être le maître suprême de mes sans et de concentrer toute mon attention en toi au moment et pendant ma prière pour assurer son aboutissement.

#### **Addendum**

Selon les enseignements des Vedas nous avons à offrir nos prières ('Sandhya' en Hindi) deux fois par jour comme suit : (1) tôt le matin au 'Brahma Muhurat' c'est- à-dire à 4 heurs du matin, ou au plus tard au lever du jour. (ii) A la tombée de la nuit.

*'Brahma Muhurat'* est le moment propice et prometteur qui présage la bonne inspiration et la réussite dans tout ce que l'on entreprend, par la grâce du Seigneur.

C'est le moment que choisissent tous les sages, les ascètes, les grandes personnalités, les professionnels, les artistes et bien d'autres fidèles pour leur prière, leur méditation et la pratique de leurs professions respectives.

Afin d'avoir une concentration parfaite de son esprit en Dieu pendant sa prière, il faut bien comprendre que le lever matinal au 'Brahma Muhurat' n'est qu'un premier pas dans la bonne direction. Puis le fidèle, après son bain, doit s'asseoir sur une natte en position du lotus ('Padmāssan' en Hindi ) pour sa prière dans un lieu paisible et fermer ses yeux.

Il doit aussi passer par ces deux étapes cruciales et décisives pour atteindre son but tant recherché :

- (i) La Méditation C'est le récitation du Gayatri Mantra
  - 'Om! Bhurbhuva Swaha .......' au moins trois fois avec compréhension globale du mantra et de ses mots clés dans le contexte approprié.
- (ii) La Prānāyāma : C'est un exercice de respiration pour le contrôle et la maîtrise de son souffle, complémenté d'une prière silencieuse en son coeur.

Toutes ces actions saines comme préconisées dans les Vedas, contribuent à l'élévation de l'âme et l'esprit du fidèle. Il est gratifié par le Seigneur d'une force morale formidable et parvient à régler les activités de son mental et de soustraire son mental, voire son esprit, de toute activité matérielle quand il le veut.

Ainsi le fidèle aura une emprise totale sur lui-même et sur toutes ses facultés. Son attention ne sera pas affectée par les facteurs externes. Il a crée l'ambiance propice pour sa prière. Il jouit d'un état d'esprit où il pourra se recueillir sans anicroche aucune et se concentrer dans sa prière avec toute sa ferveur.

Narainduth Ghoorah

### DEEPAVALI ABHINANDAN

Agna ā yāhi vītaye grināno havyadātaye.

O adorable Lord, Thou art light we praise
Thee, bless us with prosperity.
We wish you all a very auspicious Deepavali.
May the light of love shine in our hearts for ever.



President and Members
Arya Sabha Mauritius

### DIVALI AND NIRVAN DIVAS

Dr. Jaychand Lallbeeharry, M.A,M.Ed, Ph.D



Since time immemorial human beings have been venerating the source of light. Ever since creation we have adored and paid obeisance to Agni.

History has no record of when Divali was celebrated for the first time but it is an undeniable fact that ever since satyug great importance is attached to light – Agni. The first mantra of the Rigveda is all praise for Agni.

#### Om agnimile purohitam yajyasya ......

Ever since the time of yore Divali is being celebrated. With the passage of time several events have been appended to it. It is a popular belief that Divali is celebrated to commemorate the return of Ram, Sita and Lakshman to Ayodhya after a 14 year exile. But history tells us that Ram returned to Ayodhya immediately after killing Ravan in the month of Phalgun/ Vaishak, that is, February/March and not in kartik that is, October/November, as is commonly believed.

We can interpret this fact by telling that when Ram came back in joyous celebrations the people of Ayodhya lighted the avenues of the city with diyas and burst crackers as they would on the occasion of Divali.

The Jain Community attributes another reason for the celebration of Divali. It marks Lord Mahavir's attainment of eternal bliss Nirvan. Again, it is also believed that in Dwapar Yug, on this very day Lord Krishna killed the demon Narkasur. The South Indians burst fire crackers and light fireworks regarded as effigies of the demon.

The Sikh community has institutionalized Divali as a red letter day to congregate all the Sikhs to receive the Gurus' blessings. In 1577 the foundation stone of the Golden Temple at Amritsar was laid on this very day. In 1619 Guru Hurgobind the sixth Sikh Guru was released from the Gwalior Fort by the Emperor Jahangir.

Divali or Deepavali has got a special significance for the adherents of Arya Samaj as on this very night Swami Dayanand got Nirvan salvation in 1883. Those who profess Vedic way of life never mourn the death of their beloved ones because they believe that death is certain for the one who is born, birth is certain for the one who dies—

#### Jatasya hi dhruvo mrityu dhruvam, Janma mritasya cha.

So on the auspicious occasion of Nirvan Divas Arya Samajists commemorate the Nirvan of Swami by remembering his teachings and pledging to follow the path shown by him.

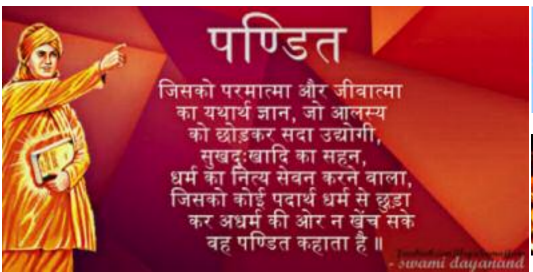
This year the dark night Amavasya of Kartik month is falling on Thursday 23rd October and Hindus all over the world are celebrating Deepavali with great rejoicings. Arya Sabha is organizing Nirvan Divas and Divali on Sunday 19th October at its headquarters at Port-Louis.

May God lead us from darkness to light.

Tamasso maa Jyotyrgamaya.

Good wishes for a joyful Divali. 🖶 🖶









# DEEPAVALI — FESTIVAL OF LIGHTS





Rutnabhooshita PUCHOOA, M.A., P.G. C.E

**D**eepavali or Divali is one of the most important Hindu Festivals. Deepavali means row of lights. Divali is celebrated in the month of October or November according to the Gregorian Calendar, and in the month of Kartik according to Vikram Aditya Indian Calendar.

India is mainly an agricultural country. Its first crop harvest after the monsoon season is during the Kartik month. The people of India welcome this first crop of the year with great joy, they celebrate their prosperity by performing Yajnas, distribution of gifts among workers and relatives. Many people perform rituals (Pooja) and offer oblations in adoration of Goddess Luxmi, the goddess of wealth and prosperity; many keep vigil throughout the whole night to please the goddess so that she may bless them with

good fortune.

Many people also believe that Divali is celebrated in remembrance of the return of Maryada Purushottam Shri Ramchandraji with his wife Sita and his brother Lakshman after defeating Ravan, king of Lanka, after fourteen years of exile. But this is erroneous as he is supposed to have returned to Ayodhya in the month of Phalguna or Veishaka, whereas Divali is celebrated in the month of Kartika. It may well have been that the inhabitants of Ayodhya as well as those of other parts of India may have been so happy on the return of Shri Ramji with his wife and his brother that they had lit rows of lights at night along their path.

On the other hand, the Arya Samajists have another reason to celebrate Divali—Rishi Nirvana Divas, that is, the demise of the Founder of the Arya Samaj Movement Maharishi Dayanand Saraswati who attained salvation – (Nirvana or Moksha). Among Hindus, the day on which great souls depart are called Nirvana Divas or Punyan Tithi and people do not grieve on that day. They commemorate that day by singing praises of that great person. Similarly, followers of Arya Samaj celebrate Divali by performing Yajnas, by talking about the qualities and the immense good work done by Maharishi Dayanand Saraswati for the welfare of mankind, especially in favour of girls and women and of the downtrodden classes.

Prior to the celebration of Divali, people clean their houses and carry out renovations, they also clean the yards and surroundings. They prepare various kinds of cakes (mithai), which they share with relatives, neighbours and friends on Divali day or night. On Divali day they clean the house, take bath, wear new clothes, perform prayers or Yajnas. Special delicious vegetarian food is prepared in the evening. People decorate their houses and yards with rows of earthern lamps (diyas) or electric bulbs. They offer gifts to close relatives and distribute cakes and fruits to relatives, neighbours and friends. The young children like to go and admire the decorations in other buildings, and watch fireworks.

On Divali day, we should not think of ourselves and of our family only. We must also try to bring a ray of light, of warmth in the life of destitute people, rejected by the family, especially the elderly and of those living in orphanages, homes and Ashrams. We can go and visit them, talk to them, give them some gifts, offer a lunch or fruits and cakes. We can even make some donations, in cash or kind for the welfare of the people living in orphanages, homes, and Ashrams.

May all of us do some selfless action and try to bring some happiness in the life of all those around us, and especially in the life of people who are suffering or who are needy!

Thus we see that celebration of Divali encourages us to undergo external as well as internal purification – external purification through cleaning our houses and our environment and by taking a bath for our personal and internal purification by prayers, meditation, by performing Yajnas, by reading our holy scriptures (Vedas, Upanishads etc), by a culture of noble thoughts and by doing selfless actions to alleviate the sufferings of others, especially the destitute.

HAPPY DIVALI TO ALL

# दिव्य दीपावली

आ गयी, आ गयी दिव्य दीपावली, फैल गयी, फैल गयी घरों में खुशियाली।

हे मानव ! दीप- पंक्तियों से बन गया तेरा स्व-आँगन उज्वल, अब दिव्य दिवस पर ले लो तुम हढ़ संकल्प "मन की ज्योति रहे मेरे सदैव प्रबल।" हे मानव ! दिव्य दीपावली से कर लो तुम दुर्गुणों को समाप्त, सत्य की खोज रहे सर्वदा तुम्हारे साथ, अध्यात्म के दीये बने रहे तुम्हारे मार्गदर्शक और आगे बढ़ते रहो तुम परिश्रमी, पुरूषार्थी साधक।



वत्सला राधाकिसुन

# Deepāvali: time for self-transformation



Mā gatānāmā deedheethā ye nayanti parāvatama | A roha tamaso jyotirehyā te hastauw ramāmahe | |

The guidance of the Almighty is available to all human beings at all times, more than ever when we are about to engage in mental, vocal and physical activities. While steering towards noble initiatives an inner feeling of joy, self-confidence and cheerfulness prompts us to continue. On the contrary when we venture into the creepy dark freeways of ignorance, fear, doubt and discouragement set in. This hymn (AtharvaVeda 8.1.8) contains an obvious message to all to free ourselves from the darkness of ignorance by lighting the light of vidyā - true knowledge.

Dravya guna karma nishpatti vaidharmyādibhāvastamah || (Vaisheshik Darshan 5.2.19) Light (jyoti) is an object, darkness (tamasa) is the absence of light and as such it is not an entity. True knowledge is an object, ignorance (avidyā) is the absence of true knowledge and as such it is an entity. The word jyoti in the Vedas has been more than often described as the light of knowledge and tamasa as the darkness of ignorance.

**Deepāvali is the festival of light.** The common hymn associated to the occasion is: *Asato mā sadgamaya* | *Tamaso mā jyotir gamaya* | *Mrityur mā amritam gamaya* || May the All-Protecting (Sarvarakshaka) Lord lead us from untruth unto truth; May the All-Knowledgeable (Savarjya) Lord, lead us from the darkness of ignorance unto light; May the All-Blissful (*Ānand swarup*) Lord, lead us from death unto immortality.

The last part of this prayer is tricky. When everything born is bound to die, how do we become immortal? The YajurVeda (chapter 40) and the Ishopanishada serves as a lifetime compass: Karma in conjunction with mundane and spiritual knowledge enables us to face death whereas the trio of *shudh* (*tatva*) *jnāna* [true knowledge], *shudh karma* [ethical actions – as per the edicts of dharma] and *shudh upāsnā* [meditation on the real nature of *ishvara* (God), *jeeva* (soul) and *prakriti* (fundamental elements)] leads us *moksha*, i.e. liberation from the cycle of birth and death, where we enjoy the bliss of God.

*Shudh (tatva) jnāna* or true knowledge is acquired by living a disciplined life as detailed in the Vedas, Darshan shāstras, Upanishads and ārsha granthas. In the Panch Mahāyajna Vidhi, Maharishi Dayānand Saraswatee elucidates the word '*devasya*' in the Gayatri mantra as God who "illuminates all souls (*ātmā*) and bestows upon them happiness." The same mantra ends with '*Dhiyo yo naha prachodayāta*', an appeal to God to "light up our intellect."

'Devih āpah' of the first mantra of our daily sandhya (twilight prayers) refers to God as the One "who enlightens all..." Enlightenment goes beyond the physical light and encompasses the light of knowledge. 'Jyotirutamam' in the upasthāna mantras of Vaidik Sandhya further describes God as the All-Knowledgeable (jnāna swarup). 'Chitram devānāma' depicts Him as the one and only who enlighten the hearts of knowledgeable persons.

Elaborating on the need to daily perform *Sandhyā* and *agnihotra* (havan) Maharishi Dayānand Saraswatee emphasises on the need to pray for the illumination of our intellect. *'Suryo jyoti..., Suryo varchah..., Jyotih suryah...* 'in the agnihotra mantras all refer to God as the one who has given us both the light of the sun and the light of knowledge. *'Agnirvarcho jyotir varcha...*' further expounds on God as first and efficient cause of all true knowledge.

"Illumination" in the mantras of the Panch Mahāyajna Vidhi (the five essential rituals of Aryas) refers not only to luminous objects such as the sun, moon, stars, electricity and fire but also to the ever-brilliant light of knowledge that God has given, is giving and will be giving. *Knowledge radiates as the one and only treasure which multiplies on sharing and which none can steal*.

'Enlightenment' in the Yog Darshan is depicted as the onset of "medha buddhi, ritambharā prajna and prasankhyāna jnāna". These are acquired solely by the practice of Ashtānga Yog. Ritambharā prajna and prasankhyāna jnāna are the highest level of knowledge, acquired during Samādhi (self & God-realisation). The finality is moksha.

A burning lamp is seen by its own light. It illuminates the path of many. Anyone who acquires such an enlightened mind remains ever aware the very purpose of the human form of life. He shines in all splendour by his own light, the light of self-realisation.

Over the last two – three decades a highly commercialised outlook has brought about an erosion of the spiritual aspect of Deepāvali. The noble thoughts, conduct and deeds usually associated to this festival are often looked down as outdated and set aside. We thus deprive ourselves of the immense strength that comes as a consequence of God's grace.

Shri Bhartrihari ji paints a vivid picture on the dilemma:

Ajānan dārhati patati shalabho deepdahaney,
Sa manopyajnānad vidishayutamashnāti pishitama |
Vijnānantopyetey vayamiha vipajjālajatilama,
Na munchāmah kāmānahaha! Gahano mohamahimā ||
Unaware of the burning aspect of fire insects die therein,
In utter ignorance of the hook around the bait the fish leaves its life.
Aware of the ills of addiction yet man falls into the trap of the senses,
Great is the glory of delusion... great is the outcome of ignorance!

Man has yet to bloom into excellence. With some mastery of the elemental forces man has, at the same time, reduced himself to "a slave of his senses and... of everything else". The desire to control is accompanied by dirty politics such as 'divide and rule'. We are deluded by 'deha bhranti' (identifying the body as the self) and act in utter disregard of the fact that we are all ātmās (souls). We have to create the appropriate environment to enable the sublime human quality underlying in us to germinate and grow.

All the discoveries and machines invented have made man's life mechanical and artificial. Discarded, a strong block of iron rusts. That same iron block shines with splendour and regains its strength when it is cast into fire. Likewise man needs to undergo self-transformation by shedding his narrow feelings. **Virtues empower us to be human and spiritual beings.** They testify to our commitment to realise our true goals. Vices wipe out the human aspect of life. The choice is obvious: drop the 'Shreya mārga' (the path to pleasure, reckless spending and consuming only for the sake of consumption) and adopt the 'preya mārga' (the path to self & spiritual realisation).

**Man's excellence lies in radiating divine illumination.** Deepāvali is time to review our objectives and strategies. Prompt action will bring about the cherished self-transformation. The shāntiparva of the Mahābhārata issues a thumping warning:

Adhyaiva kuru yachchhrayo mā twām kālotyagādayam |
Na hi pratikshate mrityuh kritamasya na vā kritam ||
May we carry out all noble actions at this very moment, lest time passes us out,
Death does not wait for anyone to complete unfinished jobs.

Shri Bhartrihari issues a resonating call:

Adyeyva vā maranamastu yugāntare vā | Nyāyāta pathah pravichalanti padam na dhirāh ||

Whether death comes now or there still remains a long time in our life line, A wise person never swerves from principles and values in day-to-day life.

The normal course of the river of our life is to flow towards the ocean of the grace of God. A smooth flow lies between the embankments of Yama-Niyama. Only then we would realise our wish to be enlightened through self-transformation.

The message of 'enlightenment' of Deepāvali and Maharishi Dayānand Saraswatee Nirvān Divas prompts us to go back to the roots, review our way of life and eliminate the negativities (duritāni parā suvah, yuyodhyasmatjuhuranameno). Thus we would free space for positive thoughts, speech and actions (bhadram tanna ā suvah, agne naya supathā rāye asmāna vishwāni deva vayunāni vidwān).

We need to pay respect to the Lord for all the things that he has given to us (bhuyishthānti nama uktim vidhema) and adhere to His instructions (kasmai devāyahvishā vidhema). We would be delighted by the wonders, i.e. the realisation of our rational desires for health, material well-being as well as spiritual enlightenment (yatkamastey juhumastanno astu vayam syāma patayo rayinama).

Let us re-allocate our resources: less on the outer lights and more to kindle the inner light within us!

Deepāvali abhinandan to all! 📥 🖶

#### BramhaDeva Mukundlall

Darshan Yog MahāVidyālaya, Rojad, Gujarat, India

**Bibliography:** (1) Satyārtha Prakāsh, RigVedādi Bhāshya Bhumika, Samskāra vidhi, Panch Mahajna Vidhi & YajurVeda Bhashya by Maharishi Dayanand Saraswatee; (2) Yog Darshan by Maharishi Patanjali; (3) Vaisheshik Darshan by Maharishi Kannad; (4) Upanishads; (5) Vivek Vairāgya Sangraha from Darshan Yog MahāVidyālaya.

May this Deepavali bring light, peace, prosperity, health and happiness into your home!

### **DEEPAVALI - THE FESTIVAL OF ENLIGHTENMENT**

Raj Sobrun

#### **Banish** ignorance

Whatever may be the reason for celebrations, *Deepavali* is celebrated across the world by lighting *diyas* —lamps. *Deepavali* is associated with mantras in the Vedas which appeals to the Almighty God to lead us from darkness to light — *Tamaso ma jyotirgamaya*. The lighted *diyas* convey the message: Let us remove darkness and therefore ignorance from the face of earth. The *Vedic rishis* realised that the removal of darkness or ignorance and diffusion of light or knowledge is a gigantic task. It cannot be accomplished by just an individual or a family but requires a collective effort by the whole of the mankind.

The *diyas* are lighted not just in palaces of the rich but in the humble hoes and grass huts of the poorest of the poor. The light of the *diya*, its penetration and glow is identical, irrespective of the economic status of the one who lights the lamp. This obliteration of high and low, rich and poor, haves and have-nots signifies the essential oneness of humankind. It illustrates the *Upanishadic* saying: *Aham Brahmasmi*, *Tat*, *tyam asi* - I am Brahman so are you. The lighted *diya*, therefore, conveys essential unity and equality of humankind.

The flame of the *diyas*, irrespective of its position, always points upwards. The light and heat of the flame of a *diya* is qualitatively the same as that of the sun, the moon or the fire. It signifies the essential unity in diversity. The lighting of the lamps and placing them in and outside, in the lawns, verandas, on the walls, the roof, at the gate and the path leading to the house signifies the spread of the "inner light" of the indwelling *atman* to the outside world. *Deepavali* is the celebration of this inner light. In the *Brhadaranayaka Upanishad*, sage Yajnavalkya in his reply to king Janaka's query about "the real light of man," when the sun and moon have set and fire has gone out, and no sound is heard says, "The Self indeed is his light; for by the light of the Self man sits, moves about, does his work, and when his work is done rests". Discussing the nature of the Self, he says, "the light of the intellect is that Self". The upward-going flame of the *diya* cajoles us to search for the self that underlies, and is the source of all light and knowledge.

The fact that one lamp can lit several others without any loss or reduction in its own brightness and heat illustrates the nature of Brahman. The *Brahman* partakes in everyone yet remains the same. By becoming manifold, the light loses nothing. The light of a *diya* represents *Brahman* and his creation. The rows of diyas draw our attention to the underlying oneness of all the things and beings. It exhorts us to realise the nature of our inner self – the *atman* which verily is *Brahman* – the pure existence, the pure consciousness, and pure bliss.

One who realises *Brahman*, says *Mundaka Upanishad* III.ii,9, "becomes *Brahman*. He passes beyond sorrow. He overcomes evil. Freed from the fetters of ignorance, he becomes immortal".

#### One consciousness

Once we realise that there is one consciousness, the one light which partakes in all creation, we see all beings and non-beings as an extension of our own self and their otherness vanishes. Consequently, we treat them with love and compassion. That is the real message, the true spirit of *Deepavali*.

Let us therefore, pray on the *Deepavali* day, "May we all attain full inner illumination! May the supreme light of lights enlighten our understanding! May we all attain the inexhaustible spiritual wealth of the Self! May we all prosper gloriously on the material as well as spiritual planes!" In the true spirit of the Indian tradition this prayer is a synthesis of our yearning for wealth, the instrument of achieving worldly goods and enjoying sensate pleasures – *abhyudaya* and our craving for spiritual emancipation – *ni reyasa*.

👉 👉 (Source : Internet)

# DIVALI & RISHI NIRVAN DIWAS

#### Pt. Manickchand Boodhoo, Arya Bhushan

Of all the festivals of the Arya Samaj, Divali and Rishi Nirvan Diwas are of utmost importance and also of very profound significance only after Rishi Bodh and the Shrawani festival. For Divali coincides with the last glorious phase of our beloved Rishi's life, making it a living symbol of unbelievable sacrifice and a rare dedication of service to humanity, and also giving proof to the unflinching faith in the existence of GOD—the Creator as propounded by the Vedas, the first ever scripture of Divine revelations in the world.

The lamp burns and its light dispels the darkness. The earthen form of the lamp is its ephemeral frame, the oil its energy, the wick its very life-breath and the subtle glow, the brilliance of its very soul. The earthen lamp may also represent the form of creation with the three eternal factors as the trinity of perennial truths - God, soul and matter. For light symbolizes creation and darkness is the annihilated state of existence. Hence, GOD is light and light is GOD. And that is the truth leading to the salvation of the aspirant soul.

The Upanishad has a very beautiful thetorical demonstration about the combined state of Truth, Light and the final emancipation of the searching soul as found nowhere in the scriptures of the world — असतो मा सद गमय — O kindly light! Lead me from Truth to Untruth, तमसो मा ज्योतिर्गमय — from darkness to light, मृत्योमी अमृतं गमय — and from mortality to immortality.

According to Vedic practical philosophy, GOD is LIGHT and LIGHT is GOD — अग्निज्योति and ज्योतिअग्नि, the very first mantra of the Rig Veda opens with the following- अग्निमले meaning I worship Light that is GOD. देवाः अग्नि अस्पर्यन Agni as GOD. And further युष्मिनतः अभयम ज्योतिः O leading light, help me achieve the fearless enlightenment! In the Rig Veda 3/26/8- ह्रदा मर्ती ज्योतिरनु प्रजानम The heart of the jeeva is purified with knowledge and light. In the Yajurveda, we find the following- ज्योतिषम ज्योतिरेकम That is GOD is the light of all lights which illuminates all the sentient creatures of the world and the galaxies beyond the vision of mortals.

The origin of the social form of the celebration of lights is as old s the Vedas. In Vedic times Divali or Deepavali used to be celebrated after the great harvest in the month of Kartik on Amavasya night considered to be the darkest night of the year. Today Kartik Amavasya falls correspondingly between October-November every year. During the Kartik Amavasya, the Vedic people used to organize Mahayajnas with thousands of oblations offered to Agni-the lord of light and knowledge. And also Laxmi used to be worshipped as the goddess of wealth and prosperity. The godowns were full of yields providing security of riches to the agricultural community. The villages were adorned with blazing torches (मशाल) to dispel the darkness into day-like brightness. It used to be a real celebration of light in true festive mood.

Today, it is a matter of pride that we Arya Samajists and disciples of Maharshi Dayanand Saraswati have upheld the very ancient tradition of celebrating Divali with Mahayajna and lighting of lamps in our homes and Arya Mandirs all throughout the country in keeping up with the Vedic spirit of our forefathers. And we do so as a historic co-incidence on the day our great guru left the world. We celebrate that great event as Rishi Nirvan Diwas.

Rishi Nirvan Diwas means the day when Rishi Dayanand Saraswati attained salvation (mukti) from this ephemeral world after having liberated millions of men and women from the shackles of slavery, ignorance, poverty and humiliations. Rishi Nirvan Diwas is celebrated worldwide as his death anniversary which falls on the 30th of November coinciding with Divali night, that is, Kartik Amamvasya.

Divali has now become a national festival of lights with interfaith promotion of mutual understanding, love, respect, peace and universal brotherhood.

However, the Arya Samajis across the world celebrate Divali on Rishi Nirvan Diwas as a warm tribute and praise to the immense service he rendered to Hindu Community and the world. Swami Dayanand Saraswati was a matchless revolutionary crusader of Truth and an unparalleled redeemer of the Vedas in this present era. He created the Arya Samaj and laid the foundation basis to propagate the scientific and spiritual teachings of the Vedas and save the world from the abyss in which it had fallen.

During the time he was born, imperialism and colonialism were the order of the day. India had been brutally

subjugated by the Muslim imperialists of the Arab World. It was an era of untold violence and intoleration. The rule of the brutal and the mightier prevailed everywhere. Wherever they went, they destroyed whatever existed as religion, culture, language and traditions of the natives. They converted them by force through the threat of their sword and their book of faith. Those who refused to be converted were beheaded mercilessly. The Muslims had already ruled for over seven centuries and were in the decline when the Rishi was born.

The British had ruled for about three centuries with no less voilence and torture to the subjugated Indians. They were far in advance in converting India into an Anglicised Christian Country with their cunning diplomatic spirit in bribing the people and imposing on them their own system of education which was absolutely anti-Indian in essence. They under-rated and offended the sacred scriptures of ancient India and implanted their own faith with the help and support of the British missionaries who operated in the towns and the villages of India. They introduced drugs and encouraged killing of the cattle for meat which was against the dharma (religion) of the Indian people. Whenever the Indians stood against their inhuman tyrannic rule, the British soldiers massacred them with their guns and rifles.

Then the Hindu orthodoxy was no less cruel and inhuman than the British rulers. They wore gloves in their hands with their white masters to exploit and torture the humble populace with their dark beliefs and their opaque and obscure rituals. They had deliberately distorted the caste system and the varnashram to suit their own selfish interests, to perpetuate untouchability and other social injustices. They had introduced in India a rule of the jungle in conspiracy with the British rulers. The latter exploited them to the best of their ability to establish British governance as best possible.

Swami Dayanand saw this evil state of India since his very younger days. He was inspired to know Truth, acquire as much knowledge as possible and conquer death and attain salvation but only after freeing the whole of India from ignorance, poverty, religious bigotry, the contaminate caste-system and political domination. He spent almost fifteen years of his life visiting temples and roaming the dense forests and caves and crossing dangerous rivers to know TRUTH and meditate on the fall of his mother land and for its redemption.

Finally he was able to meet the ideal guru of his life –Swami Virjanand Saraswati. He spent three years with him and got the true knowledge and the real causes of the fall of India. While parting he promised his guru he would liberate his country even at the expense of his own life.

He redeemed the Vedas, restored the rights to education to the masses; he made the clarion call for the political liberation of India. He attacked religious bigotry and the rituals based on sheer hypocrisy, devoid of any metaphysical significance. He was strongly aggressive on the social evils like the child marriage, widow torture, caste-system and untouchability. He showed no pity on idol worship and the so-called medieval concept of Pranpratishtha- infusing life into insentient or lifeless objects or idols for worship. He proved Awtarvad as untrue and opposed to the Vedas, and of being a recent concept of the puranic intellectuals.

He founded the Arya Samaj Movement which brought a true revolution in the Indian society. He fiercely crusaded against the Hindu orthodoxy and the British oligarchy and defied the so-called Indian intelligentsia who became the toadies of the British intellectuals and who had joined hands in denigrating the religion, culture, literature and the sacred texts of their own country.

Evidently enough, Swami ji had to become a martyr in their unscrupulous hands. For he was a living menace to their self-interests. So, he had to be eliminated at all costs. And they conspired to poison him repeatedly for eighteen times in his life.

According to a well-defined slow arsenic poisoning procedure in conspiracy with the Swami ji's own closer people and servants, they were able to murder him. Swami ji was only 59 years old when he died. He was over six feet high. As a perfect yogi his body had a herculean structure. He was full of physical, moral and intellectual stamina. So, it should have been surprising to believe that he could have died of diseases as alleged by his conspirators.

On the Rishi Nirvan Diwas, we bow ourselves before GOD and thank HIM for having sent us such a matchless defender and liberator, such a pathfinder and such a rare spiritual master who has redeemed us for so many births to come. He is the light that will keep leading us a midst of darkness towards truth and immortality for ever and ever. Today, thanks to him millions and millions of humble families have reached the topmost rung of the ladders of social life working for the propagation of Vedic idealism.

# Divali and its Divine Significance

#### Dr Indradeo Bholah Indrananth



"Light is good in whatever lamp it may burn, A rose is beautiful in whatever garden it may blossom."

-Sarvepalli Radhakrishnan

Deepavali — a row of lamps- sparkling its light-the divine light. Yes, Deepavali or Divali is the festival of light. Divali light is obviously divine which denotes expressively total purity concerning the purification of mind, heart and body and enlightment.

Divali, the festival of light is celebrated every year with much pomp and show. Celebrating the Divali with much eagerness and with no prejudice and hatred, has very good significance of respect to the festival embodied with cultural manifestation. Divali is merely not a festival of show. Lighting the earthern lamps or elec-

trical bulbs with twinkling light is really for show but the true meaning of light should be known and its power should be involved. Light comes from Agni. About Agni the Veda says –"Thou Agni hast made the sun, ageless stars mount the sky, conferring light on man. Thou Agni, art the people's light. Dearest and best, thou art by our side. Thou Agni, art the Bestower of intellectual brilliance, bestow on me intellectual brilliance. Whatever deficiency there is in me, Agni, make that up."

Light is necessary for all. Everyone is in need of it. So celebrating the festival of light should not be confined to a particular community. All persons owe its respect indistinctly. How can one live in a house without light? Even the New Testament says—"I am the light of the world." Yes, light is God's power-"Light is the symbol of truth."-has said J.R. Lowell. Jesus has just expressed his views on light-"Let your light so shine before men, that they may see your good deeds and glorify your father who is in heaven."

On light Tagore has expressed his idea to ponder upon when he said- "Thank the flame for the light, but do not forget the lamp holder standing in the shade with contraction and patience."

Yes, light can be a disaster if not properly used. We are the torch-bearer. We should show the light in right direction, leading to salvation, not to pitfall.

Divali is celebrated with much pomp and eagerness in every country of the world where the Hindu Community has settled.

The churches also have started celebrating Divali, this is a sign of comprehension, peaceful co-existence, mutual respect and tolerance, and participation in the festivals of other religions.

In this context the tiny island Mauritius is exemplary. We live in pluralistic society where mutual understanding, tolerance, peace and love prevail while the people of big countries are shattered with hatred, discrimination and communal feelings.

Divali is celebrated at national level in Mauritius. People of different faiths gather on the same stage. Same respect is given to all of them alike. All express their best wishes to each other.

Happy Divali to All.



#### $\mathbf{OM}$

#### **ARYA SABHA MAURITIUS**

cordially invite you to attend the celebration of





Date : Sunday 19 October 2014. Time : 4.00 p.m. – 6.00 p.m.

Venue : Arya Bhavan, Mohunlall Mohith Hall, 1, Maharshi Dayanand Street, Port Louis.

Chief Guest : H.E Mr. Rajkeshwur Purryag, GCSK, GOSK, President of the Republic of Mauritius

SpecialGuests : Hon. Mookhesswur Choonee, GOSK, Minister of Arts & Culture,

Mrs. Christiane Dorine Chukowry, Lord Mayor of Port-Iouis, H.E. Shri Anoop Kumar Mudgal, High Commissioner of India

Eminent personalities will grace the function by their presence.

The title of "Arya Bhushan" will be conferred upon 3 members of the Arya Samaj for outstanding services to the Arya Samaj Movement. Certificates of Honour will also be awarded to one member from every Arya Zila Parishad.

They hope to be honoured by your presence.

Balchan Tanakoor Harrydev Ramdhony Vidhata Jeewuth
President Secretary Treasurer



# DEEPAVALI - The Inner Light Festival - With An Appeal — Universal

Sookraj Bissessur, B.A. Hons



**DEEPAVALI** - is the time -

- To sweep clean the dust hanging
- Around our soul(s)-
- To reawaken the spirit of Dharma

**DEEPAVALI** - is enchanting.

It is an opportunity to renovate, innovate,

With new resolutions and determination of aims, hopes and aspiration(s).

**DEEPAVALI** - also known as Divali – is a festival with a universal appeal. Deepavali combines two words:  $\underline{\textbf{Deepa}}$  - meaning  $\underline{\textbf{Light}}$  and  $\underline{\textbf{Avali}}$  –(i.e)- a Row. It carries the eternal message -  $\underline{\textbf{Lead}}$  us from  $\underline{\textbf{Dark-ness}}$  to  $\underline{\textbf{Light}}$ .

The significance of Deepavali - as the festival of light has been described in innumerable stories, as an auspicious occasion common to one and all for rejoicing as typified by the myriad beautiful and fascinating little clay lamps.

We celebrate the victory of light - over darkness, tidiness over filthiness, humbleness over arrogance and virtue over sin. Light symbolizes truth and knowledge. Man has always been craving for spiritual light. That is why good will and determination still exists. Veda speaks of God as the Lord of Light and Fire.

**Deepavali day is** - also a day of remembrance. Maharshi Dayanand Saraswati the founder of the Arya Samaj attained "Nirvana" on this very day in 1883. He lighted the lamp of Vedic Knowledge in modern India. He rendered the Vedas accessible to all. He taught the very concepts of Satya Sanatan Vedic Dharma.

**Today the world is** an easy prey to material consumption, a fake measure of prosperity. We have abandoned our main purpose. It virtually requires a valiant effort to meditate upon the clear meaning of life to progress towards spiritual enlightenment. It also involves an awakening of the character and moral rebuilding free from selfish desires, pride, arrogance, personal aggrandizement and vanity of this wicked world.

**The Kathopanishad states:** "Enlightment does not come from extensive study or by learned discussion or through the intellect. It comes from itself when one is dedicated to achieve self-realization- achievable only when the mind is turned away from evil, and exercises self-control and passionately yearns for peace with his inner-self and with the entire world".

**Great and sublime men** live to be remembered and not mourned! The best and beautiful tribute is by way of making it our sacred and bounden duty to follow closely, live and practise with rapt attention, the Vedic way of life.

Let us all, on this auspicious occasion of Deepavali, draw huge inspiration from the Satyarth Prakash and the Sanskara Vidhi to gear humanity towards virtuousness. This is the universal appeal of Deepavali.

Asato Maa Sadgamaya.

From untruth lead me to truth!

Tamaso Maa Jyotirgamaya.

From darkness lead me to light!

Mrityor Maamritam gamaya.

From death lead me to immortality!





### REASON TO CELEBRATE RISHI NIRVAN DIWAS

#### R. Jokhoo

Subdued by oppressive foreigners and their mighty guns,

Soundly, the giant subcontinent was sleeping

On a giant bed of ignorance,

On a dark night waiting for a darker day.

The natives-the majority of them anyway-

Were deprived of the boon of education,

While the women had no right to read or write.

This inhibition was dictated by a few greedy pundits

Who passed on their selfish love to their own progeny,

And approved by the crafty rulers

Who willed, for their own benefit, uneducated and servile subjects.

The inevitable consequences fogged the whole India:

Instead of the propagation of Vedic Knowledge

The weeds of ignorance were sown everywhere.

Mythology and superstitions prevailed over piety:

God was replaced by gods and goddesses

Whom the natives were brainwashed to worship,

And were made to believe that misfortunes would follow them if they did not.

Women were the targets of men's blatant injustice:

(Women who must be treated with respect and honour)

They could not marry without exhorbitant dowries;

They were forced to be burnt alive on their husband's pyres;

They were denied access to books and schools;

They suffered silently the atrocities of domineering men.

The misconstrued and infamous caste systems

Created the elite Brahmans enjoying the frills of opulence,

And the downtrodden untouchables rotting in the bins of poverty.

The yoke of colonialism was weighty on the neck of India,

And the cry for freedom was heard loud everywhere.

From the sleep of ignorance and false beliefs

India had to be awakened by a divine saviour.

As if born from the sacred womb of the Four Vedas

Maharishi Dayanand Saraswati came to ennoble the world,

Starting his noble duty of propagating true knowledge

And of freeing those in bondage of ignorance.

He removed the shackles of atrocities against women;

He freed the untouchables from the clutches of caste system;

He established a society based on truth and humanism;

He saved those who were sinking in the quicksand of darkness.

With the wisdom of the Vedas he inspired the citizens:

To become brave, noble and patriotic,

To tread on the path of integrity and truth,

And to praise and worship the one God with many names.

A divine reformer, a timely deliverer, a seer of seers, Maharishi Dayanand Saraswati attained Nirvana After lighting the lamp of Divali with his last breath-An apt occasion and reason for celebration.

Many who follow the great seer and many who do not, should ask themselves:

'What would have been the state of India,

Of women, of the untouchables, and of the illiterate

If he did not come to the rescue of a decadent world?'

I say he DID come and audaciously ask:

'What has happened to the world we are living in,

Where decadence is rampant in most countries

And global ennoblement is still out of sight?

What has happened to OUR world

Where literate people still carry out the absurd rituals

Reminiscent of the days prior to the advent of the Maharishi?

Why are people so reluctant to embrace true knowledge?'

### A FEW WORDS ON DIVALI

It is an established and sensible belief that Divali is the festival of lights and sharing, and it symbolizes a manifold triumph of light over darkness, of knowledge over ignorance, of truth over myth, of love over hate, of virtue over vice, and generally, of good over evil. Therefore, it behoves every individual to share the sweetness and joy of this triumph with his/her relatives, neighbours, friends and country folk. This is expressed by exchanging sweets, smiles and embraces with one another.

However, if we have not genuinely shared love and all our inborn and acquired goodness during the whole year our sweets, smiles and our embraces on Divali Day are meaningless and only for show, but they can become meaningful if during the year ahead we religiously share love and goodness with each other. Goodness has many attributes which we are bountifully and gratuitously given by Nature and God. These are kindness, spirit of service to the needy, philanthrophy, respect for others, brotherhood, friendship, nobleness, knowledge, and whatever contributes to the uplift of mankind. These qualities increase by many times when shared.

We can prepare cakes and sweets at home, or we can buy them in shops, and share them with our relatives and neighbours any day, but not everyday. We do not have to buy or prepare love, virtue, kindness and the other noble qualities. We are born with them and we can share them everyday, and not just one particular day. Sharing of these possessions is endlessly blissful.

Alas! We have become selfish and materialistic. We do not want to share anything, especially our tangible possessions. So, where is the spirit of sharing which Divali is supposed to inculcate in us?

Where is the sweetness of knowledge and love our Maharishi has taught us to share? Where is the Light to show us the

Path of Truth? • •

Listen carefully to how a person speaks about other people to you. This is how they will speak about you to other people.





### Lest We Forget - The Saviour of Vedic Religion

Renuka Bissessur (Miss), B.A. Hons - ART

"A master spirit has passed away from India.
Swami Dayanand Saraswati ......is gone, the
Irrepressive, energetic Reformer.....whose
Mighty voice and passionate eloquence for
The last few years raised thousands of people
In India from lethargic indifference and
Stupor into active patriotism,-is no more."

Colonel H.S. Olcott, President-Theosophical Society

Without the least degree of exaggeration, it can be said as well as affirmed that —with the coming of Maharshi Dayanand Saraswati, the entire scene in India changed to a huge extent. Swami Dayanand came at a time when India was pulled down with all sorts of problems like:- impediments, superstition, inequalities, injustice, anti-religious activities, political turmoil, social insecurity and with the word(s) and sword of Vedic knowledge Swami ji tore up almost all these perilous malpractices.

In every age and every field of thought and culture saviours are born to come to the rescue of the fallen, the lone and the forlorn. Swami Dayanand Saraswati the saviour of the Vedic Religion did wonders—not only in social and religious domain, but also in every sphere of activity of our daily life. His principles, ideals, ideas and philosophy proved to be concrete and sound, which the Hindu Society required to combat the British onslaught, and Hindu-orthodoxy which had eventually sapped the potentiality and vitality of the society.

Swami Dayanand's views of a powerful and modern India were not only radical but rational and scientific as well. Perhaps for the very first time since the time of king Ashoka, Swami Dayanand infused the spirit of national consciousness in the Indian Society. At the same time, he brought home the message for the reconstruction of the Hindu society in India.

Swami ji was terribly- afflicted to see Hindus being misled by Indian orthodoxy. Further, Christian missionaries were causing untold harm to the Indian Society which also was being constantly affected by the outlandish and queer Islamic propaganda. Thus, Swami ji's earnest vocation and wish was to bring the society back to the Vedas.

For Swami ji the Vedas were not only the divine words, but they were the great source of all true knowledge. To Swami ji the Vedas virtually contained everything that humanity would want to look, see, feel and experience. Thus, it becomes the sacred and bounden duty of everyone, to read and make others read and understand the Vedas. The Vedas which the Hindus required to read and study –stood on firm and solid rock. They also brought about will-power, mutual understanding, awareness and a national consciousness among the Hindus. Little by little, the message of Maharshi ji crossed the shores of India to travel to far off lands where Indian settlements had taken roots. Thus, Swami ji did not only have a huge influence on Indians, but rather had an immense impact on Western Scholars as well.

## Rishi Nirvan Diwas

It will be most appropriate on this auspicious occasion of the celebrating of his 'Nirvana' on Divali night to highlight the outstanding and monumental achievements of this illustrious son of the soil that India gave birth to. Hindu Society devotedly marched forward in the nineteenth century with the lofty legacy (the Satyarth Prakash) that Swami Dayanand Saraswati left behind.

In virtual reality, it should be noted that one of the remarkable achievements of Swami ji besides providing a wider spiritual dimension logically and in the international arena-is in the betterment of the status of women in the Indian society. To Swami ji, women should be at par with men in every aspect, be it is on social, intellectual or spiritual level. It is in this very context that he fiercely raised his voice against child marriage satipratha, purda system and pratha. In the same context, he vehemently advocated for the education of women on an equal footing with men. To put what he said into practice, he saw to it that all schools and other learning institutions were opened to cater for their needs.

Just as the earthen lamps- subsist on oil, may the "Light of Truth" – develop with the sound knowledge of the Vedas. The more one delves into the guest for Vedic knowledge the more inner satisfaction one obtains.

In short, it goes without saying that this intensive search for Truth can be utilized for many activities in one's day life. The main purpose of this precious life in the form of a human body, which is a mere vehicle to carry the soul—on its onward evolutionary journey—to the attainment of MOKSHA/ Eternal Bliss.

By way of conclusion, it would be appropriate enough for me to terminate this article with the following sharp and retentive adage of a famous and well noted Indian poet / philosopher / writer:-

"Never curse the darkness, Instead of lighting a candle or a lamp."

# Shree Mohanlall Mohith GOSK, (1902-2005)





# 'A Man for All Seasons' Memorial Lecture



by Professor Soodursun Jugessur CSK, GOSK

'Lives of great men all remind us, we can make our lives sublime, And, departing leave behind us, footprints on the sands of time' Henry Wadsworth Longfellow (1807-1882)

#### **Introduction**

Very few people are born to live a century and three more years, and mark their country and the world with a stamp of dedication, reform and progress, all in a spirit of noble universal Aryan values. Such was the towering personality, the giant Shree Mohunlall Mohith, GOSK, Arya Ratna, the mentor of many and the spiritual and political guide of a whole nation! Such was the man, who for over eight decades, shaped the growth of the reformist movement, the Arya Samaj, with its impacts globally! He was a monument of exemplary self-discipline, dedication, commitment and perseverance, of nobility in a life of simple living and high thinking!



I am privileged to address this memorial lecture under the aegis of the Mohunlall Mohith Foundation. Shree Mohith Ji was the embodiment of Vedic values. Having been

closely associated with him as a past Executive Member and Vice-President of the Arya Sabha Mauritius during the 1970's, I learnt a lot from him on how man should behave, without boasting about oneself and humbly dedicating oneself to carrying out one's duties and bearing the torch of Aryan wisdom for the benefit of all. His imprints are to be found on every branch of the Arya Samaj in this country, and on many in India, South Africa, Surinam, Trinidad, Guyana and other countries where this movement exists.

#### In search of support

After my return from higher studies from Canada in early 1970, the people of Bon Accueil gave me a reception where Shree Mohith Ji was present. It seems my address must have impressed him as, even after many years in the west, I spoke in Hindi and spoke about social reforms. A year later, when I shifted to Quatre Bornes, early one morning Shree Mohith Ji knocked at my door and requested me to join his team at the Arya Sabha. I was initially inducted as a co-opted member and later fought the elections together with him, and served the Sabha in various capacities till my departure for the United Nations in 1982. He had set up the Mauritius Arya Yuvak Sangh and asked me to succeed Dr. Haridath Ghoorah as its President. We established various branches in the island and published the research magazine named Vedic Journal. The Sabha also selected me to become the Manager of the then recently created DAV College, and later its President. All these activities brought me very close to Shree Mohith Ji. At the same time I had to shoulder my responsibilities as an academic involved in teaching and research at the University of Mauritius.

#### His birth, early years and education

Mohanlall was born on 22ndSeptember 1902 in a Sanatanist family of L'Avenir, near St. Pierre. His father, Shree



Ramawtar Mohith was a labourer in the Beau Bois sugar estate. Mohanlall, as a boy, could not afford to go to school because of poverty, and had to help his father in meeting the basic needs of the big family. After working as labourer for a number of years in the Beau Bois estate, his dedication to work and his integrity convinced his employers to make him a 'Sirdar' or overseer, and this contributed to his leadership training. At the same period, this life of toil and moil in the fields did not deter him from trying to study at home and learn the elements of Hindi as from the age of ten. This he later mastered and also acquired a working knowledge of Sanskrit, French and English. Yes, he was a self-taught and self-

made man!

An incident marked his adolescent mind. Most Hindus used to study and recite the Ramayana of Tulsidas as

part of their devout religious activities. Mohanlall had mastered some of the 'slokas' and used to recite them. Once, the officiating priest who used to chant the 'slokas' was late at a Ramayan 'katha' ceremony, and Mohanlall started chanting his favourite 'slokas' to keep the audience engaged. When the priest came he was not happy, and he rebuked Mohanlall for chanting the Ramayana, for he said only born Brahmins had the right to do so! This shocked the young adolescent, and started pricking his mind as to who should or should not study our religious literature.

Those were the days when the Arya Samaj was being slowly established in Mauritius. Brought to the island by Indian soldiers (sepoys) working for the British government, its importance was felt by Mahatma Gandhi's messenger, Manilall Doctor, who came in 1907, and was working for the uplift of the children of coolies and Indo-Mauritians. In 1910 he set up a proper Arya Samaj here with representatives from different areas. Later it was officially registered by Dr. Chiranjiv Bhardwaj in 1913. When Pandit Kashinath Kistoe came from his higher studies at DAV College in Lahore, India in 1916, and, as a powerful orator, started preaching the principles and values of Arya Samaj with so much conviction and gusto, the sixteen year old Mohanlall was very much impressed by him. In 1918 there was a 'shastrath' or debate between an orthodox Pandit and Pandit Kashinath in Creve Coeur, near Mohanlall's home. When the orthodox Pandit could not answer the questions of Pandit Kashinath, Mohanlall got convinced of the need to become an Arya Samaji himself and work for its cause. Even his father, in due course, got converted by the way Mohanlall used to tackle his religious opponents in debates, and he also joined the movement.

Pandit Kashinath's influence was such that the young lad followed him wherever there was a preaching session. Those days the roads were rustic and muddy. There were no cars or busses. Sometimes they had to walk miles and spend the night in huts, on 'chatais' or mats, at times without food, and at times with the meager food the villagers could offer. To top it all, in the process they had to bear the brunt of the insults from orthodoxy that saw in them infidels and threats to their livelihood. But the fire of the Arya Samaj had been lit, and the flames were spreading fast.

The arrivals of stalwarts of the movement founded by Rishi Dayanand Saraswati in 1875, known as the Martin Luther of Indian renaissance (1824-1883), like Swami Vijnananand, Swami Swatantranand, Mehta Jaimini, Dr. Chiranjiv Bhardwaj, and Swami Dhruvanand, all erudite scholars of Vedic philosophy and theology, added to the progress of the reform movement, and contributed to Mohanlall's education. Both faith and reason had to merge to enable spiritual growth! His Swadhya or self-learning had to be backed by spiritual practice, Tapasya (sacrifice of the senses), Yoga, Pranayam and Gayatri Japam. Mohanlall mastered the Satyarth Prakash and was a voracious reader of the Indian monthly Arya Mitra published in Uttar Pradesh, and whatever literature produced by the Delhi Sarvadeshik Arya Pratinidhi Sabha. He started communicating with the latter and kept himself abreast of developments in India and abroad.

#### Founder of Arya Samaj branches

At the early age of 18 he established the L'Avenir Arya Samaj (1920) and became its President. There he taught Hindi to local young people in the evenings. He was the right hand man of Pandit Kashinath in establishing various branches of the Sabha in the island. These local Samajs, initially as 'Baithkas', had to meet regularly, start Hindi teaching in their midst, and promote the teachings of Swami Dayanand. A new awakening had started amidst the local Hindus who saw in the movement a means of emancipation and social advancement.

Mohith Ji would always make it a point to attend the 'Varshik Utsaws' or yearly celebrations of the Samajs and encourage them by his speeches and by liberal financial support during local fund-raising, especially for the Hindi schools they were running. This activity, he continued for over eight decades! That is why his name was on the lips of every Samaj member in the island. That is why he always topped the list of elected members at the triennial general elections of the Arya Sabha.

He saw the need for youth involvement in the movement, and set up the Mauritius Arya Yuvak Sangh so as to prepare the future leaders of the Samaj. He also set up the Arya Mahila Mandal to encourage women take up leadership roles. To encourage those who had western education, he helped set up the Aryan Women's Association.

Because of his commitment, zeal and enthusiasm, preachers and visitors from India, the birth-place of the Arya Samaj invariably had his name on their lips, and envied our country because of its achievements in economic, social, educational, and spiritual advancement.

#### His character



By nature he was a non-aggressive person, cool, collected, simple, humble and perseverant. I never heard him shout and lose his head. He quietly listened to his opponents and gave his counterarguments in a convincing manner. Few could or dared to contradict him.

On ethical matters he was non-resilient. As a staunch vegetarian and teetotaler, he stuck to this mode of life till his end. He never

suffered from the usual ailments of modern society, and led a healthy and disciplined life till he was 103. In spite of his old age, he used to address gatherings as a centenarian, and had sound memory. He believed in selfless service for the cause of the Vedic dharma and way of life.

Born in rustic surroundings, he walked bare-foot in his village, with a 'three-quarter' dhoti and head cover, a 'mouchoir', and a white shirt. When he was out for official functions, he used to wear black shoes, a white or cream-coloured 'pugri' or turban, the pride of our ancestry, and a cream or black jacket. A fairly tall figure, he made himself noticeable by his brisk gait, and could command the respect of one and all. Popularly known as 'Pardhan Ji', he could communicate with ease in Bhojpuri with the common folk, and often mildly rebuke them over their ill-behaviour. Amidst Arya Samajis he invariably spoke Hindi. I have never heard him speak in Creole.

Jaskaran Mohith, his younger brother, related a story on his insistence to speak Hindi. They used to address each other in Bhojpuri, as was the custom, but once, all of a sudden, he started speaking to him in Hindi, much to the surprise and embarrassment of the brother, and asked him to speak in Hindi as well. The latter had to comply! Henceforth he never addressed him as Jaskaran, but as Yashkaran, the original Hindi name.

He was a very strong-willed character, and wanted his close ones to follow his way of thinking, sometimes difficult. At the same time he did realize that amidst others he had to 'respect' their beliefs. As such he was a friend with both Bhagwan and Radhamohan Gujadhur who were orthodox Sanatanists. On matters of Vedic beliefs, he was an adept, well-informed, and would not budge from his stands.

I never heard him cracking a joke or speaking in a humorous tone to his associates!

#### His contribution in the field of education

His contribution, to say the least, has been enormous! Besides educating people in his own 'Samaj' in the early years, he later converted it into a 'Gurukul' with a residential facility, where with the assistance of an expert (Dr. Usha Sharma) from India, started courses for training of pundits and panditas. Basics of Sanskrit were also taught so that they could understand some of the mantras.

As mentioned earlier, he promoted the teaching of Hindi in all branches of the Sabha throughout the island. At one point some 350 branches were active. Later when the government started teaching oriental languages in schools, many branches stopped this activity and continued with 'prachar' activities. Many of them opened women's branches to educate the women in assuming their social and leadership roles.

In the area of primary education, he was instrumental in developing two primary schools with Government support, namely:

- 1. The PCK Aryan Vedic School, initially a private school, started in 1918 in Vacoas by Pandit Kashinath Kistoe whom he supported fully,
- 2. the Ramroop Ramgutty Aryan Vedic School in Laventure, in 1950.

For **secondary education** he was a Founder member of the

- 1. Hindu Girls' College in Curepipe in 1947.
- 2. DAV College for boys in Port Louis in 1965. Later it became a co-educational college.

Both these secondary institutions have done signal work in developing disciplined young women and men

of all communities, with a good background of universal values, and who have been serving the community at large with their qualifications. Many professionals started their secondary education there.

In his desire to educate and spread the teachings of the Arya Samaj,

he was the Chief Editor of the fortnightly Aryodaye, and wrote regularly in Hindi. Invariably he gave accounts of his various missions to India and other countries in this paper. He often contributed articles in foreign Hindi journals as well. His book in Hindi on the History of the Arya Samaj in Mauritius is unique in bringing out his personal experiences to support his writing.

#### A great philanthropist

In the spirit of sound Hindu Dharma, he strongly believed that acquired wealth is meant for service to the community, and as an Arya Samaji, he has contributed millions of rupees to promote education, community service, and Vedic Dharma. Though he was born poor, and led a simple life, through hard work and determination he rose to become

a wealthy man, and as examples of his philanthropy, we have the following:-

- 1. He set up the **Mohanlall Mohith Foundation** through a generous donation of a hundred thousand rupees, in 1974, with the main objective of supporting religious education and the preparation of preachers. It is this Foundation that now supports the L'Avenir Gurukul, and that has helped a few of our stalwarts get tertiary education in India.
- 2. The **Maharshi Dayanand Institute** with another donation of 100 thousand rupees, in 1984. The objective of the Institute is again to support education, giving scholarships to deserving students.
- 3. Another foundation at the **Sarvadeshik Arya Pratinidhi Sabha** in Delhi, with a similar amount to promote publications and the teachings of the Arya Samaj.
- 4. The **International Dayanand Ved Peetha**, in Mumbai, in 1990's, with a generous contribution of over half a million Indian rupees. He had to obtain special permission from Government to transfer this money. The Ved Peetha is to support research in Vedic philosophy and religion, publish papers, undertake translations of publications into English, French, German and other languages.

In order to propagate Vedic literature, particularly the Satyarth Prakash, he used to import the books from India and sell them at cost-price, and often distribute them free to people.

#### Mohith Ji's presence in the formation of Arya Sabha Mauritius

Most written books do not bring out the various reasons leading to the splitting up of the Arya Samaj in Mauritius since its first registration in 1913. Mahatma Gandhi has said that wherever there is the Arya Samaj, there is life! Life also involves dissensions where interests are at play. Factions had already developed by 1925 within the Executive committee, and the celebration of the Swami Dayanand Janma Shatabdi in 1925 in Mauritius could be the start of such dissensions when some people considered the Sabha as their property. There had been problems on distributing gold medals to deserving Arya Samaj workers.

Consensus in any committee is always better than majority decision. Autocratic decisions are the worst. Wherever voting is resorted to, a few get disgruntled and form an opposition. The best alternative is to convince the opponents, with patience and sacrifice.

The official body, the Arya Paropkarini Sabha, slit up in 1929 into two branches with Mauritius Arya Pratinidhi Sabha, with R. Bukhorilall as President, G. Duljeetlall as Secretary and Mohith Ji as member, later its Secretary, and the Arya Paropkarini Sabha with Ramsaran Moti as President and Soogrim Bissoondoyal as Secretary. The two bodies coexisted till 1950.

In 1950 Swami Swatantranand tried to unite the two factions again into one body by the name of Arya Sabha Mauritius. The meeting took place at the Gayasingh Anathalay backyard, in the shade of a banyan tree. Unfortunately, because of dissensions in the Executive, this body did not survive, and in 1954, another Pratinidhi Sabha was formed with Teeluckprasad Callychurn as President and Jaskaran Mohith as Secretary. The meetings of the Executive of the Pratinidhi Sabha were held in Shree Callychurn's home that was next door to the main building.

In 1957, Swami Dhruvanand again tried to merge the two main bodies. Mohith Ji was in India, and on learning this, he came back. In the face of resistance, the Swami threatened to go on hunger strike. After much struggle the two factions united again as Arya Sabha, and this body is still alive and strong. Many of its Executive members were once members of the Arya Yuvak Sangh.

Mohith Ji had been President of the Sabha for most of the time. When he was not so, he sat in the Committee as representative of the Sarvadeshik Sabha. His presence was able to keep the members on the right track.

#### Mohanlall Mohith as a Leader

In his very early years, when still twenty-two, he organized a federation of Arya Samajs from neighbouring areas of l'Avenir, with the objective of celebrating Hindu festivals in his village.

In 1925, on the occasion of the celebration of the birth centenary of Swami Dayanand, he organized and headed a big procession (Jooloos) of followers all the way from St.Pierre to Port-Louis, with adherents holding banners and chanting the song 'Om ka Jhanda hamara hai....Dayanand ka vir sainik banenge' and others.

In 1970 when Mohith Ji was President of the Arya Sabha, he prevailed over the Arya Ravived Pracharini Sabha to join him in celebrating the Hirat Jayanti, 60th anniversary of the formation of the Arya Samaj in Mauritius in 1910, in a grand manner. He was all for joining forces to work together for a greater cause.

In 1973, another major International Arya Maha Sammelan, the 12th of its kind, was held under his leadership, and the collaboration of the Port Louis Municipality. A procession starting from the seat of the Sabha toured the Champ de Mars with thousands of devotees holding flags and chanting bhajans on the way. This procession included a whole ship-load of nearly seven hundred visitors from India who were provided with boarding and lodging right on the ship

Akbar in the harbor! Some 200 foreign delegates from different parts of the world participated in this major conference. I was also in the procession, with Mohith Ji in the front.

In 1980 he had the present building of Arya Sabha completed and inaugurated in his presence. The new building for DAV college was also started, and the Gayasingh Anathalay renovated.

Many other major events and celebrations were held by the Sabha under his wise leadership. Even at an advanced age of 102, as a centenarian, he travelled to India in September 2005 to attend the centenary celebrations of the Gurukul Kangri University, founded by Swami Shraddhanand. He had the unique privilege of addressing the people there.

#### His contribution in the field of politics

Mohith Ji never actively participated in politics and yet his role has been enormous! As a respected member of





Pandit Sahadev of the Arya Samaj had much influence on him during the days of the birth of the Labour Party. Since the Pandit could not participate actively and be on the political platform as a religious leader, he resigned as Pandit of the Arya Pratinidhi Sabha, and helped Dr. Maurice Curé with the organization of the party. Mohith Ji was always in close touch with him.

Before independence he assisted the Gujadhur brothers in their elections, and when Sir Seewoosagur Ramgoolam came into the forefront, and became the leader of the Labour Party, he became his staunch supporter, even if he had to go against his close associates. He continued in this direction ever after.

In the 1948 election, the first really democratic one in Mauritius, he toured the island with other leaders and was able to increase the number of people with the right to vote from 11000 to 77000 by teaching them how to write their names in their mother tongue. This major change enabled the Labour Party to sweep the majority of 17 out of 19 seats in Parliament. En passant, I was still an eight years old boy, and still remember how I was on a well-decked lorry holding an Indian flag along with my dhoti and 'mouchoir' clad father, and shouting the words 'Congress ki Jai!' as we were heading towards Bel Air. That was my initiation to social activism!

In 1954 both Satcam Boolell of Sookdeo Bissoondoyal's IFB and Veerasamy Ringadoo of Labour contested the single seat election in Moka Flacq, and wanted Mohanlall Mohith to back their candidature. Since Ringadoo was a Labour candidate, Mohith Ji backed him and he then won.

Again in 1967 election that was crucial for the award of independence to Mauritius, he backed the Independence Party made up of Labour, CAM and IFB, and went against the All Mauritius Hindu Congress. He gave his support to the CAM candidate Yousuf Mohamed. As such Mohith Ji had a hand in the award of independence to Mauritius. All these show to what extent he was committed to Labour and Sir Seewoosagur. No wonder, when Mauritius won its independence, on 12th March 1968, Sir Seewoosagur Ramgoolam, to express his gratitude to Mohith Ji and the Arya Sabha, preferred to first visit and take part in the Yaj at the seat of the Sabha before going to other ceremonies to mark the celebration and hoist the Mauritian flag.

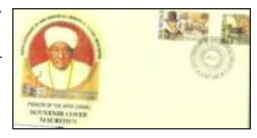
In subsequent elections also he had a say in the eventual outcome by visiting villages and concerned people and influencing their decision. Few people know that in 1983, when the Hindu community was in danger of becoming a politically marginalized force, he willingly joined a group of socio-cultural leaders to bring the opposing groups in the community together.

#### Awards and recognition

He has been recognized throughout the Arya Samaj world for his dedicated service to this movement. He was made honorary citizen of different localities in the island. The most prestigious awards he has received are:

- 1. Arya Ratna, on the occasion of the Death Centenary of Swami Dayanand Saraswati, held in Ajmer, India in 1983.
- 2. OBE, Officer of the British Empire, by the Queen of England, in 1973.
- 3. GOSK, Grand Officer of the Star and Key of the Indian Ocean, by the President of the Republic of Mauritius in 1997.
- 4. The issue of a First Day Cover with his picture to mark his Centenary by the Mauritius Post on 22nd Sept. 2002.

People of all religious groups respected him as a worthy son of Mauritius! In all major gatherings his dignified presence was noticeable.



#### **His Family Life**

In 1926 Mohanlall Mohith's wedding was held with Jaswanti Rambarun. The couple gave birth to three sons and three daughters. Only Dr. Jagdish Chandra Mohith is alive now, and active as a Director of the Mauritius Institute of Health and training school, and as social worker.





His second son, Mr. Rajen Chandra Mohith, a businessman, stepped into his shoes and served the Sabha for a very long time till his death a few years now.

The youngest son, after his studies in India, joined as Village Development Officer, and later shifted into business.

He died quite young in 1997. This was a big blow to Mohith Ji.

Not much is known about his daughters.

#### The unfinished work

Mohith Ji was eager to see all the splinter groups of the Arya Samaj join hands and work together. This he showed by first sacrificing the Arya Pratinidhi Sabha and joining hands with the Arya Paropkarini Sabha in 1954 to form the present Arya Sabha.

As President of the Arya Sabha, he succeeded in bringing the Arya Ravived Pracharini Sabha to celebrate the diamond jubilee in 1970. But still the other splinter group, the Rajput Maha Sabha, was not in the group. Cooperating is only a beginning, the first step. Strength comes from unification as we presently see the formation of the European Union, the Asian Union, and the African Union. Will our Arya Samaji brothers learn from this?

Way back in 1925, when Pandit Vishwanath Atmaram wrote his classic book 'Hindu Mauritius', he had warned the Arya Samaj that, unless we are prepared to sacrifice ourselves and enable the younger generation to join us, the future is doubtful. Nearly a century has gone by, and the message is still valid. Let me quote some of his words:

'The people who were taught by the Arya Samaj are now preparing for their journey's end. The new generation is wandering with pride in the new light of education. The turmoil that is going on in the world is jolting their mind every day and draws it towards itself. They do not feel the need for the recital only of the Vedas or the performance of 'havan' religious rites. In fact, they do not grow with water alone. It needs salt for nourishment.'

That is why it is incumbent on the present leaders of the organization to find other ways by which the Arya Samaj can survive and become stronger, contributing to the solution of global problems affecting mankind. Rites and rituals have to play a lessor role and give way to enlightened debates over local and global issues affecting all, and the future generation in particular. The needs of the younger generation who are eager to construct a new world based on Aryan noble values have to be assessed and evaluated by a committee of wise people, and plans and programs have to be prepared in the light of such evaluation. We should never claim to know everything! This is the beginning of our downfall!

Shri Mohanlall Mohith's vision, similar to Swami Dayanand's vision, of global studies and programs for the spread of Vedic culture of nobility, 'Krinavanto Vishwam Aryam' remains to be pursued. Since the current problems within all the splinter groups of the Arya Samaj are similar, getting all together to find common solutions remains a priority of the Samaj, and the fulfilment of Shree Mohanlall Mohith's vision. The future is in our hands!

#### His demise

His last trip to India was a fateful one. He was upset by the Bombay group's management of the funds he had transferred for the International Dayanand Ved Peeth which still has to be fully operational. This shock kept him in bed until his last day. When he passed away quietly in his home in L'Avenir on 3rd September 2005, at the ripe age of 103,



he proved to the world that living a simple life with high ideals is practicable, and the concept of 'Sharadaha Shataat' in our Vedic mantra on living healthy beyond hundred years is no simple conjecture. His death was mourned by the entire Mauritian community, and by the Arya Samaj globally.

He left behind a legacy that is worth preserving and nurturing. On departing he has indeed left behind him 'footprints on the sands of time' that will keep reminding us of our duties.

#### Conclusion

As a staunch believer in Vedic values, yet with progressive views on ways to realize those values, Shree Mohanlall Mohith remains a symbol of sacrifice and selfless service to the community, and as a model for the younger generation. As a promoter of education for all, and specially women's education, and a believer on the need for younger people within the leadership, he has shown the way. As a philanthropist, he has proved that material wealth is a necessary means to achieve the greater objectives of development. But his work remains unfinished. It's up to the present leadership to pursue his efforts further.

Two main objectives need to be achieved in the years ahead: One, the rejuvenation of the Arya Samaj with young blood to ensure the sustainable development of the body in line with Vedic ideology and the global changes taking place, and two, the strengthening of the reform movement by uniting the different groups into one body. Human nature eventually yields to logical reasoning for its own survival.

I have no doubt that present day leaders of the Arya Samaj will do everything to realize his vision and complete his unfinished task. Mohith Ji's work and vision will always guide us!

Finally, I sincerely thank the Mohanlall Mohith Foundation for having given me the opportunity to deliver this memorial lecture. I thank all those who have written about him earlier, and whose views and contributions have helped me to deliver this Memorial Lecture. Thank you all!

N.B. -- This memorial lecture was delivered on 22nd September - to mark the 112th birth anniversary of Shri Mohunlall Mohith ji.